# ADEMIR BARBOSA JUNIOR

Presidente da Associação Brasileira de Escritores Afrorreligiosos





#### DADOS DE COPVRIGHT

#### Sobre a obra:

A presente obra é disponibilizada pela equipe <u>Le Livros</u> e seus diversos parceiros, com o objetivo de oferecer conteúdo para uso parcial em pesquisas e estudos acadêmicos, bem como o simples teste da qualidade da obra, com o fim exclusivo de compra futura.

É expressamente proibida e totalmente repudiável a venda, aluguel, ou quaisquer uso comercial do presente conteúdo

#### Sobre nós:

O <u>Le Livros</u> e seus parceiros disponibilizam conteúdo de dominio publico e propriedade intelectual de forma totalmente gratuita, por acreditar que o conhecimento e a educação devem ser acessíveis e livres a toda e qualquer pessoa. Você pode encontrar mais obras em nosso site: <u>Le Livros.site</u> ou em qualquer um dos sites parceiros apresentados neste link

"Quando o mundo estiver unido na busca do conhecimento, e não mais lutando por dinheiro e poder, então nossa sociedade poderá enfim evoluir a um novo nível "



# O LIVRO ESSENCIAL DE UMBANDA

# Universo dos Livros Editora Ltda.

Rua do Bosque, 1589 - Bloco 2 - Conj. 603/606

Barra Funda - São Paulo/SP - CEP 01136-001

Telefone/Fax: (11) 3392-3336 www.universodoslivros.com.br

e-mail: editor@universodoslivros.com.br

Siga-nos no Twitter: @univdoslivros

# ADEMIR BARBOSA JÚNIOR

Presidente da Associação Brasileira de Escritores Afrorreligiosos

# O LIVRO ESSENCIAL DE UMBANDA

# São Paulo 2014



#### © 2014 by Universo dos Livros

Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei 9.610 de 19/02/1998.

Nenhuma parte deste livro, sem autorização prévia por escrito da editora, poderá ser reproduzida ou transmitida sejam quais forem os meios empregados: eletrônicos, mecânicos, fotográficos, gravação ou quaisquer outros.

Diretor editorial

Luis Matos

Editora-chefe

Marcia Ratista

Assistentes editoriais

Aline Graça Nathalia Fernandes Rafael Duarte

Rodolfo Santana

Revisão

Thiago Dias Carolina Zuppo

Arte e capa

Francine C. Silva Valdinei Gomes

Ilustração de capa

Caio Cacau

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) Angélica Ilacqua CRB-8/7057

B195Ld

Barbosa Júnior, Ademir

O livro essencial de Umbanda / Ademir Barbosa Júnior. - São

Paulo:

Universo dos Livros, 2014.

CDD 299.67

336 p.

Bibliografia

ISBN: 978-85-7930-744-7

1. Umbanda 2. Religião I. Título

14-0563

Índices para catálogo sistemático:

1. Umbanda

#### Sumário

# AGRADECIMENTOS INTRODUÇÃO UMBANDA

SIGNIFICADO FORMAÇÃO HISTÓRICO MATRIZES

#### MOMENTOS

Congressos

Primado de Umbanda

Santuário Nacional de Umbanda

Vale dos Orixás

Faculdade de Teologia de Umbanda

Guerreiros do Axé

Dia Nacional da Umbanda

Outros marcos legais

Movimento Político Umbandista

Associação Brasileira de Escritores Afrorreligiosos

Hino da Umbanda

Bandeira da Umbanda

## SEGMENTOS UMBANDISTAS

#### ASPECTOS DA TEOLOGIA DE UMBANDA

Monoteísmo

Crenca nos Orixás

Crença nos Anjos

Crenca em Jesus Cristo

Crença na ação dos espíritos

Crenca nos Guias e Guardiões

Crença na reencarnação

Crença na Lei de Ação e Reação

Crenca na mediunidade

#### ORIXÁS NA UMBANDA

# CARACTERÍSTICAS DO ESTUDO DOS ORIXÁS

Oxalá

Ogum

Oxóssi

Xangô

Oxum

Iansã

Nanã

Iemaniá

Obaluaê

# OUTROS ORIXÁS CULTUADOS NA UMBANDA

Exu

Oxumaré

Obá

Ibejis

Tempo

Ossaim

Ená

Orunmilá

# AS LINHAS DA UMBANDA

As Sete Linhas

Oxalá

Iemaniá

Xangô

Ogum

Oxóssi

OAUSS

Yori

Yorimá

# OUTRAS LINHAS DA UMBANDA

Baianos

Cangaco

Boiadeiros

Marinheiros

Ciganos

Santa Sara

Oriente

Mentores de cura (Linha de Cura)

## A ESOUERDA

Exu Mirim

Pombogira

Linha dos Exus

# GUIAS DA UMBANDA - O TRIPÉ

Caboclo

Pretos-Velhos

Crianças

Elementais

# ORGANIZAÇÃO E LITURGIA

Hierarquia

O terreiro

Pontos vibracionais

Assentamento

Firmeza

Tronqueira

Assentamento de Ogum de Ronda

Casa dos Exus

Casa de Obaluaê

Cruzeiro das Almas

Ouartinha de Oxalá

Casa do Caboclo

Cozinha

Centro do terreiro

Ariaxé

Congá

Casa dos Orixás

Para-raio

Atabaque e coro

Assistência

#### LITURGIA

Giras

Defumações

# Sacudimentos

Sacramentos

Obrigações

Toques

Pontos cantados

Pontos riscados

Ervas

Banhos

**Bebidas** 

Fumo

Uniforme

Guias

Velas

Saudações

Orações

#### A LIMBANDA E OLITRAS RELIGIÕES: DIÁLOGOS

Candomblé

Candomblé de Caboclo

Macumba

Cabula

Catim bó

Tambor de Mina

Babacuê

Vale do Amanhecer

Catolicismo

Espiritism o

Universalismo crístico

Reglas

Culto aos Orixás

Culto a Ifá

Culto aos Egunguns

#### A LIMBANDA E O MEIO AMBIENTE

Compostagem orgânica

Sistema de incineração

# A UMBANDA E A ESPIRITUALIDADE NO TERCEIRO MILÊNIO

Holismo

Ecumenismo e Diálogo Inter-religioso

Valorização da vivência/experiência pessoal

Fé e cotidiano: a concretude da fé

Fé e Ciência: uma parceria inteligente

Simplicidade

Leitura e compreensão do simbólico

Cooperativismo

Lideranca: autoridade não rima com autoritarismo

O exercício do livre-arbítrio

# VOCABULÁRIO COMPLEMENTAR

#### ANEXOS

Como nascem os deuses

Os nomes que não nomeiam

Oualidades

O corte

Umbanda e Candomblé: religiões irmãs

Por que temer a Umbanda?

Sincretismo

Natal na Umbanda

Meditações da Galera Umbandista

#### BIBLIOGRAFIA

#### Agradecimentos

Agradeço a Zâmbi, aos Sagrados Orixás, a todos os Guias, Guardiões e a tantos amigos do Plano Espiritual e deste planeta pela oportunidade de, mais uma vez, partilhar o amor pela Espiritualidade e pela querida Umbanda.

Dedico este livro ao Caboclo Pena Branca, que me mostra o caminho. À Babá Paula e à Mãe Pequena (e minha Madlinha) Vânia, que me ajudam a trilhá-lo. À Babá e também minha Madrinha Marissol Nascimento, presidente da Federação de Umbanda e Candomblé Mãe Senhora Aparecida, pela confiança e pelo amor. A todos os irmãos da Tenda de Umbanda Caboclo Pena Branca e Mãe Nossa Senhora Aparecida, casa da qual sou filho. À Iya Senzaruban, dirigente do Ilê Iya Tunde, casa de onde saí como Ogã. A Sávio Gonçalves, irmão de Mucuiú, irmão de Saravá. À Mara Tozatto e Rogério Xoroqqe, radialistas. Aos irmãos de tantas casas de Umbanda e Candomblé visitadas ao longo de tantos anos. Aos meus pais Ademir e Laís, à minha irmã Arianna e à querida Tia Nair Barbosa, dirigente espiritual do antigo Terreiro Caboclo Sete Flechas (na rua Almirante Barroso), de Piracicaba, onde eu ia pequenininho. A primeira vez que vi o mar foi numa festa de Iemaniá, com o povo dessa casa.

A Banda que habita em mim saúda a Banda que habita em você! Saravá!

Axé!

### Ademir Barbosa Júnior (Dermes)

Umbandista, escritor, pesquisador da Cultura Afro-brasileira e presidente da Associação Brasileira de Escritores Afrorreligiosos (Abeafro).

Orixá é amor verdadeiro, e amor verdadeiro nunca faz mal.

Orixás, Guias e Guardiões caminham conosco na expectativa de que nós também caminhemos com eles.

#### Introducão

Este livro tem como objetivo apresentar um mosaico sobre a Umbanda, respeitando sua pluralidade e diversidade. Não se trata de um manual ou de um livro sobre Teologia. Também não pretende chancelar os fundamentos desta ou daquela casa. Na Umbanda, há variações de ordem teológica, quanto à liturgia, fundamentos específicos, modos de organização, vestuários, cores, etc. Conforme ensina o Caboclo Pena Branca, "ser espiritualizado é aprender a conviver com as diferenças". Particularmente, creio que diferenças não precisam ser divergências.

Conhecida nos meios esotéricos como a "Senhora da Luz Velada", a Umbanda se revela à compreensão humana pouco a pouco, de modo a acolher e agregar todos aqueles que desejem abrigar-se e/ou trabalhar sob sua bandeira sincrética.

Na Umbanda não se faz nada que fira o livre-arbítrio, assim como na Espiritualidade nada acontece que fira as Leis Divinas, cujos pressupostos conhecemos apenas palidamente. Conforme um lindo ponto cantado: na minha aldeia/lá na Jurema/ninguém faz nada sem ordem suprema.

A Umbanda é uma religião inclusiva, acolhendo a todos, no plano astral e no plano fisico, indistintamente. Todos os que desejem engrossar suas fileiras de serviço ao próximo, concomitante ao auto-aperfeiçoamento, são bem-vindos. Não há distincão de cor. classe social, gênero, orientação sexual, etc.

As portas estão sempre abertas a todos que desejem frequentar as giras, os tratamentos espirituais, as festas. Contudo, a Umbanda não faz proseltitismo. A decisão de se tornar umbandista e filiar-se a determinada casa é pessoal e atende, também, à identificação ou não dos Orixás com a casa em questão.

Tanto para entrar como para sair, as portas estão abertas. Se algum desequilibrio ocorre com o médium, em especial se ele resolve deixar a casa, certamente não é "castigo" do Orixá, mas consequência de estar "com a coroa aberta". Imagine um rádio mal sintonizado, captando sons confusos; às vezes até mesmo incompreensíveis. Quando se trabalha responsavelmente com energias, o que se abre, se fecha. Dessa forma, se alguém decide encerrar suas atividades como médium de qualquer categoria, é necessário (e certamente mais prudente) não desaparecer do terreiro, mas pedir que o dirigente espiritual "retire a mão", como se diz comumente.

Cuidar do Ori (cabeça) de alguém é uma grande responsabilidade. A fim de não haver choques energéticos, o médium deve ser disciplinado, não "pular de casa em casa". Também deve, em caso de falecimento do/da dirigente espiritual, buscar auxílio seguro com quem possa assumir os cuidados de seu Ori.

Por vários métodos seguros, que se completam, um médium conhece seus Orixás, Guias e Guardiões. Em uma casa de Umbanda, por exemplo <sup>1</sup>; pela orientação e supervisão seguras do Guia da casa; pelos pontos riscados pelas Entidades quando o médium incorpora; pela terceira visão (acompanhada pelo Guia da casa) e, sobretudo, pelo jogo de búzios feito pelo dirigente espiritual ou pelo próprio Guia da casa onde essa prática é comum.

Infelizmente, a diversidade de fundamentos por vezes é confundida com irresponsabilidade. Promessas de amarração e de se trazer o amor de volta (querendo ele ou não), mistificações diversas, animismo de médiuns indisciplinados e outras situações gravissimas acirram o desconhecimento e o preconceito contra a Umbanda e as religiões de matriz africana como um todo. Como um exemplo de combate a esse tipo de situação problemática, podemos citar uma campanha extremamente saudável que circula nas redes sociais, cujo slogan é "Respeite a Umbanda que seu irmão cultua!".

Pois há quem tenha mediunidade ostensiva, mas talvez nunca chegue a um

Pois há quem tenha mediunidade ostensiva, mas talvez nunca chegue a um templo umbandista

Pelo fato de ter nascido no Brasil e ser intrinsecamente sincrética, a Umbanda é chamada de religião genuinamente brasileira. Evidentemente, não é a única religião a nascer no Brasil. O próprio Candomblé não existia em África tal qual o conhecemos, uma vez que, naquele continente, o culto aos Orixás era segmentado por regiões (cada região e, portanto, cada grupo de famílias/clãs cultuavam determinado Orixá ou apenas alguns). No Brasil, os Orixás tiveram seus cultos reunidos em terreiros, com variações, evidentemente, assim como com interpenetrações teológicas e litúrgicas das diversas nações. Há outras religiões que nasceram em solo brasileiro, como por exemplo, mais recentemente, o Vale do Amanhecer, que também cultua, à sua maneira, Orixás, Pretos-Velhos e Caboclas

# UMBANDA

#### SIGNIFICADO

Em linhas gerais, etimologicamente, Umbanda é um vocábulo que decorre do umbundo e do quimbundo, duas línguas africanas, com o significado de "arte de curandeiro", "ciência médica", "medicina". O termo passou a designar, genericamente, o sistema religioso que, dentre outros aspectos, assimilou elementos religiosos afro-brasileiros ao espiritismo urbano (kardecismo)<sup>2</sup>.

Quanto ao sentido espiritual e esotérico, Umbanda significa "luz divina" ou "conjunto das leis divinas". A magia branca praticada pela Umbanda remontaria, assim, a outras eras do planeta, sendo denominada pela palavra sagrada "Aumpiram", transformada em "Aumpram" e, finalmente, "Umbanda".

De qualquer maneira, teria havido alguém que anotou, durante a incorporação do Caboclo das Sete Encruzilhadas, anunciando o nome da nova religião, o nome "Allabanda", substituído por "Aumbanda", em sânscrito, "Deus ao nosso lado" ou "ao lado de Deus"

Embora não seja consenso o uso do termo "Kardecismo" como sinônimo de "Espiritismo", ele é aqui empregado por ser mais facilmente compreendido.

# FORMAÇÃO

A Umbanda é uma religião constituída com fundamentos, teologia própria, hierarquia, sacerdotes e sacramentos. Não é uma "seita", portanto, pois este termo geralmente refere-se pejorativamente a grupos de pessoas com práticas espirituais que destoem das ortodoxas. Suas sessões são gratuitas, voltadas ao atendimento holístico (corpo, mente, espirito), à prática da caridade (fraterna, espiritual, material), sem proselitismo. Em sua liturgia e em seus trabalhos espirituais, vale-se do uso dos quatro elementos básicos: fogo, terra, ar e água.

É muito interessante fazer o estudo comparativo da utilização dos elementos, tanto por encarnados como pela Espiritualidade, na Umbanda, no Candomblé, no Xamanismo, na Wicca, no Espiritismo (vide obra de André Luiz), na Liurgia Católica (leia-se o trabalho de Geoffrey Hodson, sacerdote católico liberal), etc.

#### HISTÓRICO

Este é um breve histórico do nascimento oficial da Umbanda, embora, antes da manifestação do Caboclo das Sete Encruzilhadas e do trabalho de Zélio Fernandino, houvesse atividades religiosas semelhantes ou próximas, no que se convencionou chamar de "macumba"<sup>3</sup>. No Astral, a Umbanda antecipa-se em muito ao ano de 1908 e diversos segmentos localizam sua origem terrena em civilizações e continentes que já desapareceram.

Zélio Fernandino de Moraes, um rapaz de 17 anos que se preparava para ingressar na Marinha, começou, em 1908, a ter aquilo que a familia, residente em Neves, no Rio de Janeiro, considerava "ataques". Os supostos ataques colocavam o rapaz na postura de um velho, que parecia ter vivido em outra época e dizia coisas incompreensíveis para os familiares; noutros momentos, Zélio parecia uma espécie de felino que demonstrava conhecer bem a natureza.

Após minucioso exame, o médico da família aconselhou que ele fosse atendido por um padre, uma vez que considerava o rapaz possuído. Um familiar achou melhor levá-lo a um centro espírita, o que realmente aconteceu: no dia 15 de novembro, Zélio foi convidado a tomar assento à mesa da sessão da Federação Espírita de Niterói, presidida à época por José de Souza. O termo aqui, evidentemente, não possui conotação negativa.

Tomado por força alheia à sua vontade e infringindo o regulamento que proibia qualquer membro de ausentar-se da mesa, Zélio levantou-se e declarou: "Aqui está faltando uma flor". Deixou a sala, foi até o jardim e voltou com uma flor, que colocou no centro da mesa, o que provocou alvoroço. Na sequência dos trabalhos, manifestaram-se no médium espíritos apresentando-se como negros escravos e índios. O diretor dos trabalhos, então, alertou os espíritos sobre seu atraso espiritual, como se pensava comumente à época, e os convidou a se retirarem. Novamente uma força tomou Zélio e advertiu:

"Por que repelem a presença desses espíritos, se nem sequer se dignaram a ouvir suas mensagens? Será por causa de suas origens sociais e da cor?".

Durante o debate que se seguiu, procurou-se doutrinar o espírito, que demonstrava argumentação segura e sobriedade. Um médium vidente, então, lhe pereuntou:

"Por que o irmão fala nestes termos, pretendendo que a direção aceite a manifestação de espíritos que, pelo grau de cultura que tiveram, quando encarnados, são claramente atrasados? Por que fala deste modo, se estou vendo que me diriio neste momento a um iesuíta e a sua veste branca reflete uma aura

de luz? E qual o seu nome, irmão?"

Ao que o interpelado respondeu:

"Se querem um nome, que seja este: sou o Caboclo das Sete Encruzilhadas, porque para mim não haverá caminhos fechados. O que você vê em mim são restos de uma existência anterior. Fui padre e o meu nome era Gabriel Malagrida. Acusado de bruxaria, fui sacrificado na fogueira da Inquisição em Lisboa, no ano de 1761. Mas em minha última existência física, Deus concedeume o privilégio de nascer como Caboclo brasileiro."

A respeito da missão que trazia da Espiritualidade, anunciou:

"Se julgam atrasados os espíritos de pretos e índios, devo dizer que amanhã estarei na casa de meu aparelho, às 20 horas, para dar início a um culto em que estes irmãos poderão dar suas mensagens e, assim, cumprir missão que o Plano Espiritual lhes confiou. Será uma religião que falará aos humildes, simbolizando a igualdade que deve existir entre todos os irmãos, encarnados e desencarnados."

Com ironia, o médium vidente perguntou-lhe:

"Julga o irmão que alguém irá assistir a seu culto?" O Caboclo das Sete Encruzilhadas lhe respondeu:

"Cada colina de Niterói atuará como porta-voz, anunciando o culto que amanhã iniciarei." E concluiu:

"Deus, em sua infinita bondade, estabeleceu na morte o grande nivelador universal; rico ou pobre, poderoso ou humilde, todos se tornariam iguais na morte, mas vocês, homen preconceituosos, não contentes em estabelecer diferenças entre os vivos, procuram levar essas mesmas diferenças até mesmo além da barreira da morte. Por que não podem nos visitar esses humildes trabalhadores do espaço, se, apesar de não haverem sido pessoas socialmente importantes na Terra, também trazem importantes mensagens do além?"

No dia seguinte, 16 de novembro, na casa da família de Zélio, à rua Floriano Peixoto, 30, perto das 20h, estavam os parentes mais próximos, amigos, vizinhos, membros da Federação Espírita e, fora da casa, uma multidão. Às 20h manifestou-se o Caboclo das Sete Encruzilhadas e declarou o início do novo culto, no qual os espíritos de velhos escravos, que não encontravam campo de atuação em outros cultos africanistas, bem como de indígenas nativos do Brasil, trabalhariam em prol dos irmãos encarnados, independentemente de cor, raça, condição social e credo. No novo culto, encarnados e desencarnados atuariam motivados por princípios evangélicos e pela prática da caridade.

O Caboclo das Sete Encruzilhadas também estabeleceu as normas do novo culto: as sessões seriam das 20h às 22h, com atendimento gratuito e os participantes uniformizados de branco. Quanto ao nome, seria Umbanda: Manifestação do Espírito para a Caridade. A casa que se fundava teria o nome de Nossa Senhora da Piedade, inspirada em Maria, que recebeu os filhos nos braços. Assim, a casa receberia todo aquele que necessitasse de ajuda e conforto. Após

ditar as normas, o Caboclo respondeu a perguntas em latim e alemão formuladas por sacerdotes ali presentes. Iniciaram-se, assim, os atendimentos, com diversas curas, inclusive a de um paralítico.

No mesmo dia, manifestou-se em Zélio um Preto-Velho chamado Pai Antônio, o mesmo que havia sido considerado efeito da suposta loucura do médium. Com humildade e aparente timidez, recusava-se a sentar-se à mesa, com os presentes, argumentando:

"Nego num senta não, meu sinhô, nego fica aqui mesmo. Isso é coisa de sinhô branco e nego deve arrespeitá". Após insistência dos presentes, respondeu:

"Num carece preocupá, não. Nego fica no toco, que é lugá de nego"4.

Continuou com palavras de humildade, quando alguém lhe perguntou se sentia falta de algo que havia deixado na Terra, ao que ele respondeu:

"Minha cachimba. Nego qué o pito que deixou no toco. Manda mureque buscá"

Solicitava, assim, pela primeira vez, um dos instrumentos de trabalho da nova religião. Também foi o primeiro a solicitar uma guia, até hoje usada pelos membros da Tenda. conhecida carinhosamente como "Guia de Pai Antônio".

No dia seguinte houve verdadeira romaria à casa da família de Zélio. Enfermos encontravam a cura, todos se sentiam confortados, médiuns até então considerados loucos encontravam terreno para desenvolver os dons mediúnicos.

O Caboclo das Sete Encruzilhadas dedicou-se, então, a esclarecer e divulgar a Umbanda, auxiliado diretamente por Pai Antônio e pelo Caboclo Orixá Malê, experiente na anulação de trabalhos de baixa magia. No ano de 1918, o Caboclo das Sete Encruzilhadas recebeu ordens da Espiritualidade para fundar sete tendas, assim denominadas: Tenda Espirita Nossa Senhora da Guia, Tenda Espirita Nossa Senhora da Conceição, Tenda Espirita Santa Bárbara, Tenda Espirita São Pedro, Tenda Espirita Oxalá, Tenda Espirita São Jorge e Tenda Espirita São Jerônimo. Durante a encarnação de Zélio, a partir dessas primeiras tendas, foram fundadas outras 10,000.

Certamente trata-se de um convite à humildade, e não de submissão e dominação racial.

Mesmo não seguindo a carreira militar, pois o exercício da mediunidade não lhe permitiu, Zélio nunca fez da missão espiritual uma profissão. Pelo contrário: chegava a contribuir financeiramente, com parte do salário, para as tendas fundadas pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, além de auxiliar os que se albergavam em sua casa. Também pelo conselho do Caboclo, não aceitava cheques e presentes.

Por determinação do Caboclo, a ritualística era simples: cânticos baixos e harmoniosos, sem palmas ou atabaques, sem adereços para a vestimenta branca e, sobretudo, sem *corte* (sacrificio de animais). A preparação do médium pautava-se pelo conhecimento da doutrina, com base no Evangelho, banhos de ervas, amacis e concentração nos pontos da natureza.

Com o tempo e a diversidade ritualistica, outros elementos foram incorporados ao culto, no que tange ao toque, canto e palmas, às vestimentas e, mesmo, a casos de sacerdotes umbandistas que passaram a dedicar-se integralmente ao culto, cobrando, por exemplo, pelo jogo de búzios; porém, sem nunca deixar de atender àqueles que não podem pagar pelas consultas. As sessões permanecem públicas e gratuitas, pautadas pela caridade, pela doação dos médiuns. Algumas casas, por influência dos Cultos de Nação, também praticam o corte, contudo essa é uma das maiores diferenças entre a Umbanda dita tradicional e as casas que se utilizam de tal prática.

Depois de 55 anos à frente da Tenda Nossa Senhora da Piedade, Zélio passou a direção para as filhas Zélia e Zilméa, continuando, porém, a trabalhar juntamente com sua esposa, Isabel (médium do Caboclo Roxo), na Cabana de Pai Antônio, em Boca do Mato, em Cachoeira de Macacu, no Rio de Janeiro.

Zélio Fernandino de Moraes faleceu no dia 03 de outubro de 1975, após 66 anos dedicados à Umbanda, que muito lhe agradece.

# MATRIZES

Embora chamada popularmente de religião de matriz africana, na realidade a Umbanda é um sistema religioso formado de diversas matrizes, com diversos elementos cada:

| MATRIZES    | ELEMENTO:<br>MAIS<br>CONHECIDO                                                |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| Africanismo | Culto aos Orixás, trazid pelos negros escravos, em sua complexidade cultural, |

| espiritual,<br>medicinal,<br>ecológica, etc<br>culto aos<br>Pretos-Velhos |
|---------------------------------------------------------------------------|
| Uso de imagens, orações e símbolos católicos (a despeito de               |

existir uma Teologia

própria da Cristianismo Umbanda, algumas casas

| vão além do sincretismo, utilizando-se mesmo de dogmas católicos).5 |
|---------------------------------------------------------------------|
| Pajelança;<br>emprego da                                            |

Indianismo

emprego da
sabedoria
indígena
ancestral em
seus aspectos
culturais,
espirituais,
medicinais,

etc.; culto aos
Caboclos
indígenas ou o
pena.

Estudo dos
livros da
Doutrina

ecológicos,

espíritos e su

livros da
Doutrina
Espírita, bem
como de sua
vasta
bibliografia;
manifestação
de
determinados

# Kardecismo

conhecidas no meio Espírita (como os médicos Andi Luiz e Bezerr de Menezes); utilização de imagens e bustos de All: Kardec, Bezerra de Menezes e outros; estudo sistemático da mediunidade; palestras públicas.

egrégoras, ma

Orientalismo

Estudo, compreensão aplicação de conceitos con prana, chacra outros; culto a Linha Cigana (que em muita casas vem, ainda, em linl independente. dissociada da chamada Link do Oriente).

Umbanda é capaz de reunir os elementos mais diversos, como exemplificados acima. Mais adiante, ao tratar das *Linhas da Umbanda*, veremos que esse movimento agregador é incessante: como a Umbanda permanece de portas abertas aos encarnados e aos espíritos das mais diversas origens étnicas e evolutivas, irmãos de várias religiões chegam aos templos em busca de saúde, paz e conforto espiritual, bem como outras falanges espirituais juntam-se à sua organização.

Há, por exemplo, casas de Umbanda com fundamentos teológicos próprios, enquanto outras rezam o terço com os mistérios baseados nos dogmas católicos e/ou se utilizam do Credo católico, em que se afirma a fé na Igreja Católica (conforme indicam Guias, Entidades e a própria etimologia, leia-se "católica" como "universal", isto é, a grande familia humana), na Comunhão dos Santos, na ressurreição da carne, dentre outros tópicos da fé católica. Isso em nada invalida a fé, o trabalho dos Orixás, das Entidades, das Egrégoras de Luz formadas pelo espírito, e não pela letra da recitação amorosa e com fé do Credo católico.

# MOMENTOS

São muitos os momentos marcantes da história da Umbanda. Abaixo estão elencados alguns deles, pelo significado nacional que tiveram e têm.

# Congressos

Importantes para firmar a Umbanda no cenário nacional, discutir aspectos organizacionais (como as federações), religiosos, ritualisticos e outros, ocorreram em 1941, 1961 e 1973 (Rio de Janeiro – RJ). Houve outros congressos nacionais, inclusive com a participação e fetiva, temática, etc. de outras religiões de matriz africana, como as cinco edições do Congresso Brasileiro de Umbanda do Século XXI (2008, 2009, 2010, 2011, 2012), organizadas pela Faculdade de Teologia Umbandista (São Paulo – SP), que os agregou às duas edições do Congresso Internacional de Religiões Afro-brasileiras (2011 e 2012) - nomeado Congresso Internacional das Religiões Afro-americanas na edição de 2011. Em 2014 ocorreu em São Paulo o Congresso Nacional de Umbanda pela Renovação.

#### Primado de Umbanda

O Primado de Umbanda foi fundado no Rio de Janeiro, em 05 de outubro de 1952. Dentre seus objetivos está a formação sacerdotal e iniciática dos Comandantes Chefes de Terreiro das Instituições Federadas e Simpatizantes do Primado de Umbanda. Idealizado pelo Caboclo Mirim e concretizado por meio de seu médium, o C. C. T. (Comandante Chefe de Terreiro) Sr. Benjamin Figueiredo, o Primado se vale da terminologia da língua nhengatu (língua geral dos indigenas brasileiros) para designar os graus de evolução espiritual, de modo a resgatar os fundamentos esotéricos da Grande Lei de Umbanda. Conta com diversas tendas, muitas já na terceira geração de comando.

#### Santuário Nacional de Umbanda

Fundado e administrado por Pai Ronaldo Linares, o Santuário Nacional de Umbanda é uma reserva ecológica mantida pela Federação Umbandista do Grande ABC, com vistas a oferecer local apropriado para a prática dos rituais umbandistas

Com 645.000 m<sup>2</sup> de mata nativa recuperada, possui diversos lotes que podem ser utilizados por terreiros (alguns o fazem de modo permanente), loja de artigos religiosos, espaço para oferendas de Umbanda e Candomblé (não é permitido o corte no Santuário), cantina, banheiros, cachoeira e outros.

# Vale dos Orixás

Local destinado a rituais umbandistas e de outras religiões de matriz africana em Juquitiba, SP, num sítio de 21 alqueires mantido por Pai Jamil Rachid e fundado há mais de duas décadas.

#### Faculdade de Teologia de Umbanda

A Faculdade de Teologia de Umbanda, localizada na capital de São Paulo, oferece o curso de Bacharelado em Teologia, com 3350 horas de atividades, com duração mínima de quatro e máxima de sete anos. Oferece também cursos de extensão e coordena uma farta producão acadêmica e cultural.

Dentre as várias disciplinas, destacam-se: Botânica Umbandista, Biologia Geral e Espiritual, Biologia Humana e Umbandista e Teologia VII (*Umbanda* – meio e fim para a paz mundial; Restauração da Tradição do Saber; Convergência planetária; Diálogo interdisciplinar).

Não se deve, porém, confundir o Bacharelado em Teologia com a função de sacerdote. Nas palavras do fundador e primeiro diretor da Faculdade de Teologia de Umbanda, Pai Rivas Neto (Arhapiagha),

"(...) Grassando que todas as Escolas umbandistas têm a mesma importância, tomamos para nós a tarefa de fundarmos uma instituição de Ensino Superior regulamentada pelo Ministério da Educação (MEO.) Assim, fundamos em 2004 a primeira Faculdade de Teologia do mundo com ênfase nas Religiões afrobrasileiras ou Úmbanda, cuja missão é formar teólogos umbandistas ou das religiões afro-brasileiras. O MEC permite que as faculdades de teologia formem sacerdotes, mas entendemos que, pela tradição, o sacerdote deve ser formado no templo, tendo uma vivência mínima que varia de sete a dezesseis anos, por isso não formamos sacerdotes na FTU. mas teólogos?

#### Guerreiros do Axé

Com raízes na Umbanda, no Candomblé e em outras religiões de matriz africana, o movimento *Guerreiros do Axé* busca reconhecimento social legítimo para essas religiões, bem como representatividade política. Fundado em 07 de setembro de 2005, espalha-se por todo território nacional e, além da intensa movimentação religiosa e política, tem lançado candidatos próprios, por diversos partidos, a cada campanha eleitoral. Seu principal líder é Pai Heraldo *Guimarães*.

#### Dia Nacional da Umbanda

No dia 16 de maio de 2012 foi instituído pela presidenta Dilma Rousseff o dia Nacional da Umbanda (Lei 12.644). O projeto original é do deputado federal Carlos Santana (PL 5.687/2005). A data celebra as comunicações do Caboclo das Sete Encruzilhadas, por meio de Zélio Fernandino de Moraes, naquela sessão espírita em que o referido Caboclo anunciou sua missão.

Mesmo antes da instituição da lei federal, diversas cidades brasileiras, amparadas por leis municipais, já comemoravam oficialmente a data.

## Outros marcos legais

Trata-se de legislação de suma importância para as religiões de matriz africana e, consequentemente, para a Umbanda.

- Constituição Federal de 1988 artigos 3º., 4º., 5º., 215 e 216;
- Lei 9.459, de 13 de maio de 1997 (injúria racial);
- Lei 10.639, de 09 de janeiro de 2003 (obrigatoriedade da inclusão da temática História e Cultura Afro-brasileira no currículo oficial da rede de ensino);
- Lei 10.678, de 23 de maio de 2003 (cria a Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial);
- Decreto 4.886, de 20 de novembro de 2003 (instituição da Política Nacional de Promoção da Igualdade Racial):
- Decreto 5.051, de 19 de abril de 2004 (promulgação da Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho);
- Resolução número 1, de 17 de junho de 2004, do Conselho Nacional de Educação (diretrizes curriculares para educação das relações étnico-raciais e para o ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana.
- Decreto 6.040, de 07 de fevereiro de 2007 (instituição da Política Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e Comunidades Tradicionais);
- Decreto 6.177, de 1º. de agosto de 2007 (promulga a Convenção sobre a Proteção e Promoção da Diversidade das Expressões Culturais da Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura – UNESCO);
- Portaria 992, de 13 de maio de 2009 (instituição da Política Nacional de Saúde Integral da População Negra);
- Decreto 6.872, de 04 de junho de 2009 (instituição do Plano Nacional de Promoção da Igualdade Racial);
  - Lei 12.288, de 20 de julho de 2010 (Estatuo da Igualdade Racial);
- Decreto 7.271, de 25 de agosto de 2010 (diretrizes e objetivos da Política Nacional de Segurança Alimentar e Nutricional).

#### Movimento Político Umbandista

O Movimento Político Umbandista (MPU) agrega umbandistas, candom blecistas e praticantes de outras religiões de matriz africana, com o intuito de melhorar a visibilidade dessas religiões e dá-las maior representatividade político-eletiva. Para tanto, redigiu-se a Carta Magna de Umbanda, que, em 2013, foi bastante discutida em fóruns em diversos pontos do país e pelas redes sociais e outros meios eletrônicos, com sugestões e aprimoramentos. O MPU lançou, ainda em 2013, as bases para o Congresso Nacional de Umbanda pela Renovação, ocorrido em novembro de 2014. Seu principal lider é Pai Ortiz Belo.

## Associação Brasileira de Escritores Afrorreligiosos

Fundada em 24 de dezembro de 2013, tem como membros escritores, editores, blogueiros dirigentes espirituais, leitores e interessados em geral, umbandistas, candomblecistas e de outras religiões de matiz africana. Um dos objetivos da Associação Brasileira dos Escritores Afrorreligiosos (Abeafro) é dar maior visibilidade do trabalho dos escritores na midia, nas feiras de livros, no contato com o público em eventos em livrarias, terreiros, centros comunitários, etc. Seu primeiro presidente é Ademir Barbosa Júnior (Dermes).

#### Hino da Umbanda

O Hino da Umbanda, cantado em quase todas as casas (no início ou no final das giras, bem como em ocasiões especiais), foi composto por José Manuel Alves, que, vindo de São Paulo em 1960, procurou o Caboclo das Sete Encruzilhadas, em Niterói, vindo de São Paulo, desejoso de ser curado da cegueira (o que não aconteceu, em virtude de compromissos cármicos de José Manuel).

Tempos depois, José Manuel tornou a procurar o Caboclo das Sete Encruzilhadas e lhe apresentou uma canção em homenagem à Umbanda, tomada pelo Caboclo como Hino da Umbanda. Em 1961, o Hino foi oficializado no 2º Congresso de Umbanda.

#### A letra:

Refletiu a Luz Divina Com todo seu esplendor É do reino de Oxalá Onde há paz e amor Luz que refletiu na terra Luz aue refletiu no mar Luz aue veio de Aruanda Para tudo iluminar A Umbanda é paz e amor É um mundo cheio de Luz É a forca que nos dá vida E à grandeza que nos conduz. Avante, filhos de fé Como a nossa lei não há Levando ao mundo inteiro A handeira de Oxalá

O Hino sintetiza as características gerais da Umbanda, bem como sua missão. A Umbanda vem do plano espiritual para iluminar e acolher; vem na linha de Oxalá, sob as bênçãos do Mestre Jesus, para fortalecer a todos e auxiliar cada um a desenvolver o Cristo interior.

No acolhimento que faz a encarnados e desencarnados, a Umbanda convida todos a encontrar paz individual e coletiva. O exercício do amor em todos os níveis, – a verdadeira caridade que não se reduz apenas ao assistencialismo – vibra em consonância com os ensinamentos do Mestre Jesus.

A mensagem de Umbanda espalha-se pela terra e pelo mar, abençoada e or a mensada pelos Orixás. Trilha espiritual e religião ecológica, valoriza a magia e o poder dos elementos em favor do equilíbrio e da evolução de cada um e do planeta. A luz (fogo) vem de Aruanda (ar, dimensões), reflete na terra, no mar (água), disponibiliza-se a todos: a mesma luz que brilha em Aruanda (plano espiritual elevado) brilha também, guardadas as proporções e adequações a cada plano e a cada indivíduo, para todo espírito, encarnado ou desencarnado.

As portas dos templos estão sempre abertas a todos, sem distinção. Há quem prefira participar de algumas giras, receber conselhos, sugestões, Axé e voltar agradecido para sua casa, sua religião, suas práticas espirituais. A lei da Umbanda é o amor/a caridade e, de fato, como essa lei (evidentemente, não exclusiva à Umbanda), não existe outra. Nesse sentido, levar ao mundo inteiro a bandeira de Oxalá significa compartilhar no cotidiano, nas mais diversas circunstâncias, o amor e a paz, e não forçar alguém/o mundo à conversão ou ao comparecimento a giras (o que, aliás, nenhum umbandista consciente faz), nem tentar impor a minha Umbanda como verdadeira. A graça da Umbanda está na diversidade. Se conjugar a minha Umbanda à sua, à dele, à dela, juntos, teremos Umbanda.

Que a bandeira de Oxalá cubra a todos nós, auxiliando cada um a cultivar o Cristo interno! Que o Hino da Umbanda vibre sempre em nossos corações!

#### Bandeira da Umbanda

Saul de Medeiros (Saul de Ogum), presidente da Associação de Umbanda de Caxias do Sul, idealizou uma bandeira que, no dia 1º, de junho de 2008, teve seu lançamento oficial no Teatro Municipal Dr. Paulo Machado de Carvalho. Nas palavras de Pai Saul, a imagem da bandeira representa "A imagem de um lindo sol radiante e, de seu núcleo, sai uma figura que, no primeiro instante, parece a de um enorme pombo branco, mas, olhando com mais atenção, a forma se modifica, deixando transparecer um espectro humano angelical com enormes asas, voando como se se dirigisse a um destino, determinado a realizar uma missão". Pretende-se que a bandeira seja reconhecida por todos os umbandistas.



#### SEGMENTOS HMB ANDISTAS

Na realidade, a Umbanda é uma só. Contudo, há ramificações diversas, nas quais cada sacerdote, filho e consulente se sentem mais à vontade para trabalhar sua conexão com o divino e desenvolver a mediunidade.

Embora não haj a consenso ou mesmo reconhecimento de alguns segmentos, a lista abaixo apresenta alguns dos mais conhecidos.

| Umbanda de<br>Almas e Angola | Em linhas<br>gerais, cor<br>a Umbanda<br>Tradiciona<br>os ritos<br>africanista<br>Candombl<br>Angola. |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                              | Geralment                                                                                             |

elementos africanos ( algumas ca nem mesm culto diret Orixás), na trabalham diretament com Exus Pombogira Umbanda nem se util Branca e/ou de de fumo, Mesa álcool, imagens e atabaques. outro lado trabalha co

não utiliza

Pretos-Vel e Crianças bem como valem de livros espi como base doutrinária Forma de Umbanda 1 qual o foce Umbanda de os Cabocle

Caboclos,

Umbanda qual o foce
Umbanda de
Caboclo

Caboclo

Trevalecer
influência
culturas
indígenas.

| Umbanda<br>Esotérica | Seu maior<br>representa<br>difusor foi<br>W. Mata P<br>(Mestre<br>Yacapany)<br>Umbanda<br>como conj<br>de leis div |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                      | Derivada (<br>Umbanda<br>Esotérica,<br>fundament                                                                   |

por Pai Ri

| Umbanda            | (Mestre                                                                                             |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Iniciática         | Arhapiagh com grand influência oriental, couso de mai indianos e sânscrito.                         |
| Umbanda<br>Omolocô | Generican<br>conjugação<br>culto<br>africanista<br>Orixás ao<br>dos Guias<br>das Linhas<br>Umbanda. |

T Inalana da

# Praticada: do trabalh **Zélio** Fernanding conhecida também co macumba, forte sincretism entre Orix Umbanda santos **Popular** católicos. Alguns considerar chamado Candomb1

|                           | Caboclo<br>também ur<br>forma de<br>Umbanda<br>Popular. |
|---------------------------|---------------------------------------------------------|
| Umbanda de<br>Preto-Velho | Forma de Umbanda 1 qual o comando c aos Pretos Velhos.  |
|                           | O sacerdo<br>ora toca pa<br>Umbanda,                    |

| Traçada<br>(Umbandomblé) | Candombl<br>sessões co<br>dias e hora<br>diferencia |
|--------------------------|-----------------------------------------------------|
|                          | Generican refere-se è                               |

Umbanda

Umbanda
Tradicional

Umbanda

Umbanda

Organizada

Zélio

Fernanding

## ASPECTOS DA TEOLOGIA DE UMBANDA

Alguns dos elementos da Teologia de Umbanda que figuram como consensuais nos diversos segmentos da religião:

#### Monoteísmo

Crença num Deus único (Princípio Primeiro, Energia Primeira, etc.), conhecido principalmente como Olorum (influência iorubá) ou Zâmbi (influência de Angola).

Em linhas gerais, a Trindade representa nascimento, vida (e/ou morte) e renascimento, estando presente nas mais diversas culturas. A Trindade Católica é a mais comum na Umbanda (Pai, Filho, Espírito Santo), embora algumas casas se valham de Olorum, Oxalá e Ifá. Por sua vez, a Umbanda de Almas e Angola concebe a Trindade Divina dessa maneira: Zâmbi (Deus, criador do universo), Orixás (divindades) e Guias ou Entidades Espirituais (espíritos de luz).

## Crença nos Orixás

Divindades/ministros de Deus, ligados a elementos e pontos de força da natureza, orientadores dos Guias e dos Guardiões, bem como dos encarnados.

## Crença nos Anjos

Enquanto figuras sagradas (e não divinas), os anjos são vistos como seres especiais criados por Deus (influência do Catolicismo) ou como espíritos bastante evoluídos (influência do Espiritismo/Kardecismo).

## Crença em Jesus Cristo

Vindo na Linha de Oxalá e, por vezes, confundido com o próprio Orixá, Jesus é visto como Filho Único e Salvador (influência do Catolicismo/do Cristianismo mais tradicional) ou como o mais evoluído dos espíritos que encarnaram no planeta, do qual, aliás, é governador (influência do Espiritismo/Kardecismo).

## Crença na ação dos espíritos

Os espíritos, com as mais diversas vibrações, agem no plano físico. A conexão com eles está atrelada à vibração de cada indivíduo, razão pela qual é necessário estar sempre atento ao *Orai e vigiai* preconizado por Jesus.

## Crença nos Guias e Guardiões

Responsáveis pela orientação dos médiuns, dos terreiros, dos consulentes e outros. A atuação dos Guias e Guardiões é bastante ampla. Ao auxiliarem a evolução dos encarnados, colaboram com a própria evolução.

## Crença na reencarnação

Segundo essa crença, as sucessivas vidas contribuem para o aprendizado, o equilibrio e a evolução de cada espírito.

# Crença na Lei de Ação e Reação

Tudo o que se planta, se colhe. A Lei de Ação e Reação é respaldada pelo princípio do livre-arbítrio.

## Crença na mediunidade

Segundo esta visão, todos somos médiuns, com dons diversos (de incorporação, de firmeza, de intuição, de psicografia, etc.).

#### Sincretismo

"( )

Quando os povos d'África chegaram aqui Não tinham liberdade de religião Adotaram o Senhor do Bonfim: Tanto resistência, quanto rendição

Quando, hoje, alguns preferem condenar O sincretismo e a miscigenação Parece que o fazem por ignorar Os modos caprichosos da paixão

Paixão que habita o coração da natureza-mãe E que desloca a história em suas mutações Que explica o fato de Branca de Neve amar Não a um, mas a todos os Sete Anões (...)"

(Gilberto Gil)

A senzala foi um agregador do povo africano. Escravos muitas vezes apartados de suas famílias e divididos propositadamente em grupos culturais e linguisticamente diferentes, por vezes antagónicos, para evitar rebeliões, organizaram-se de modo a criar uma pequena África, o que posteriormente se refletiu nos terreiros de Candomblé, onde Orixás procedentes de regiões e clās diversos passaram a ser cultuados numa mesma casa religiosa.

Entretanto, o culto aos Orixás era velado, uma vez que a elite branca católica considerava as expressões de espiritualidade e fé dos africanos e seus descendentes como associada ao mal, ao Diabo cristão, caracterizando-a pej orativamente como primitiva. Para manter sua liberdade de culto, ainda que restrita ao ambiente da senzala, ou, de modo escondido, nos pontos de força da natureza ligados a cada Orixá, os escravos recorreram ao sincretismo religioso, associando cada Orixá a um santo católico. Tal associação também apresenta caráter plural e continuou ao longo dos séculos, daí a diversidade de associações sincréficas

Hoje há um movimento de "reafricanização" do Candomblé, dissociando os Orixás dos santos católicos; por outro lado, muitas casas ainda mantêm o sincretismo e muitos zeladores de santo se declaram católicos. No caso da Umbanda, algumas casas não se utilizam de imagens de santos católicos, representando os Orixás em sua materialidade por meio dos otás; entretanto, a maioria ainda se vale de imagens católicas, entendendo o sincretismo como

ponto de convergência de diversas matrizes espirituais.

De certa forma, o sincretismo também foi chancelado pelo fato de popularmente Orixá passar a ser conhecido como "Santo" (Orixá de energia masculina/pai/aborô) ou "Santa" (Orixá de energia feminina/māe/iabá), o que reforça a associação e correspondência com os santos católicos, seres humanos que, conforme a doutrina e os dogmas católicos, teriam se destacado por sua fé ou seu comportamento. A energia masculina e a energia feminina de cada Orixá não têm necessariamente relação com gênero e sexualidade tal qual conhecemos e vivenciamos, tanto que, por exemplo, em Cuba, o Orixá Xangô é sincretizado com Santa Bárbara

Ainda sobre o vocábulo "Santo" como sinônimo de Orixá, as traduções mais próximas para os termos babalóòrisá e iy álorisa seriam Pai ou Mãe-no-Santo, contudo, o uso popular consagrou Pai ou Mãe-de-Santo. Para evitar equivocos conceituais e/ou teológicos, alguns sacerdotes utilizam-se do termo zelador ou zeladora de santo.

## Registros

# <u>ITÃS</u>

A oralidade é bastante privilegiada no Candomblé, tanto para a transmissão de conhecimentos e segredos (os awós) quanto para a aprendizagem de textos ritualísticos. Nesse contexto, entre cantigas e rezas (que recebem nomes diversos conforme a Nação), destacam-se os itâs e os orikis. Nem todas as casas de Umbanda trabalham com os itâs. Com os orikis, muito poucas, certamente com maior ocorrência nas ditas cruzadas com os Cultos de Nação.

Itās são relatos míticos da tradição iorubá, notadamente associados aos 256 Odus (16 Odus principais x 16).Conforme a tradição afro-brasileira, cada ser humano é ligado diretamente a um Odu, que lhe indica seu Orixá individual, bem como sua identidade mais profunda. Variações à parte (Nações, casas etc.), os dezesseis Odus principais são assim distribuídos:

| CAÍDAS                                           | ODUS    | RE             |
|--------------------------------------------------|---------|----------------|
| 01 búzio<br>aberto e<br>15<br>búzios<br>fechados | Okanran | Fa<br>Ac<br>Xa |
|                                                  |         |                |

| 02<br>búzios<br>abertos e<br>14<br>búzios<br>fechados | Eji-Okô        | Fal<br>Ac<br>Ox |
|-------------------------------------------------------|----------------|-----------------|
| 03<br>búzios<br>abertos e<br>13<br>búzios<br>fechados | Etá-<br>Ogundá | Fa              |
| 04<br>búzios                                          |                | Fa              |

| abertos e<br>12<br>búzios<br>fechados                 | Irosun | Ac<br>Ibe<br>Ox |
|-------------------------------------------------------|--------|-----------------|
| 05<br>búzios<br>abertos e<br>11<br>búzios<br>fechados | Oxé    | Fa<br>Ac<br>Ex  |
| 06<br>búzios<br>abertos e<br>10                       | Obará  | Fa<br>Ac<br>Xa  |

| búzios<br>fechados                     |               | Ex                           |
|----------------------------------------|---------------|------------------------------|
| 07 búzios abertos e 09 búzios fechados | Odi           | Fal<br>On<br>Ac<br>Ier<br>Ex |
| 08 búzios abertos e 08 búzios fechados | Eji-<br>Onilé | Fa                           |

|                                                       | I    | 1                     |
|-------------------------------------------------------|------|-----------------------|
| 09<br>búzios<br>abertos e<br>07<br>búzios<br>fechados | Ossá | Fa<br>Ac<br>Ier<br>Og |
| 10<br>búzios<br>abertos e<br>06<br>búzios<br>fechados | Ofun | Fa<br>Ac<br>Iar       |
| 11                                                    |      |                       |

| búzios<br>abertos e<br>05<br>búzios<br>fechados       | Owanrin          | Fal<br>Ac<br>Xa<br>Ex |
|-------------------------------------------------------|------------------|-----------------------|
| 12<br>búzios<br>abertos e<br>04<br>búzios<br>fechados | Eji-<br>Laxeborá | Fa                    |
| 13<br>búzios<br>abertos e                             | Eji-             | Fai<br>Bu             |

| 03<br>búzios<br>fechados                              | Ologbon         | Ac<br>On              |
|-------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------|
| 14<br>búzios<br>abertos e<br>02<br>búzios<br>fechados | Iká-Ori         | Fal<br>Ac<br>Ox<br>Ex |
| 15<br>búzios<br>abertos e<br>01 búzio<br>fechado      | Ogbé-<br>Ogundá | Fa                    |

| 16<br>búzios<br>abertos | Alafiá | Fa |
|-------------------------|--------|----|
|                         |        |    |

O vocábulo itã quase não é empregado na Umbanda, contudo, os relatos míticos/mitológicos se disseminam, com variações, adaptações etc.

Uma das características da Espiritualidade do Terceiro Milênio é a (re)leitura e a compreensão do simbólico. Muitos devem se perguntar como os Orixás podem ser tão violentos, irresponsáveis e mesquinhos, como nas histórias aqui apresentadas. Com todo respeito aos que crêem nesses relatos ao pé da letra, as narrativas são caminhos simbólicos riquissimos encontrados para tratar das energias de cada Orixá e de valores pessoais e coletivos. Ao longo do tempo, puderam ser ouvidas e lidas como índices religiosos, culturais, pistas psicanalíticas, oratura e literatura.

Para vivenciar a espiritualidade das religiões de matriz africana de maneira plena, é preciso distinguir a letra e o espírito, não apenas no tocante aos mitos e às lendas dos Orixás, mas também aos pontos cantados, aos *orikis*, etc. Quando se desconsidera esse aspecto, existe a tendência de se desvalorizar o diálogo ecumênico e inter-religioso, assim como a vivência pessoal da fé. O simbólico é um grande instrumento para a reforma íntima, o auto-aperfeiçoamento, a evolução.

Ressignificar esses símbolos, seja à luz da fé ou da cultura, é valorizá-los ainda mais, em sua profundidade e também em sua superfície, ou seja, em relação ao espírito e ao corpo, à transcendência e ao cotidiano, uma vez que tais elementos se complementam.

Um ouvinte/leitor mais atento à interpretação arquetípica psicológica (ou psicanalítica) certamente se encantará com as camadas interpretativas da versão apresentada, por exemplo, para o relato do ciúme que envolve Obá e Oxum em relação ao marido, Xangô. Os elementos falam por si: Oxum simula cortar as duas orelhas para agradar ao marido; Obá, apenas uma (o ciúme, como forma de apego, é uma demonstração de afeto distorcida e unilateral, embora,

geralmente, se reproduza no outro, simbioticamente, pela lei de atração dos semelhantes - segundo a qual não há verdugo e vítima, mas cúmplices, muitas vezes inconscientes). A porção mutilada do ser é a orelha, a qual, na abordagem holística, associa-se ao órgão sexual feminino, ao aspecto do côncavo, e não do convexo. Aliás, auricula (orelha, em latim) significa, literalmente, pequena vagina. O fato de não haver relação direta entre latim e iorubá apenas reforça que o inconsciente coletivo e a sabedoria ancestral são comuns a todos e independem de tempo e espaço.

## ORIKIS

Conforme já mencionado, não é comum encontrar orikis na Umbanda, entretanto, por seu valor cultural e pela carga de significação/ressignificação dos Orixás que representam, vale mencionar que, segundo a definição de Nei Lopes, oriki é "uma espécie de salmo, o cântico de louvor da tradição iorubá, usualmente declamado ao ritmo de um tambor, composto para ressaltar atributos e realizações de um orixá, um indivíduo, uma família ou uma cidade".

Enquanto gênero, o *oriki* é constantemente trazido da oratura para a literatura, sofrendo diversas alterações.

### PONTOS CANTADOS

Na Umbanda, os pontos cantados são alguns dos responsáveis pela manutenção da vibração das giras e de outros trabalhos. Verdadeiros mantras, mobilizam forças da natureza, atraem determinadas vibrações, Orixás, Guias e Entidades.

Com diversas finalidades, o ponto cantado impregna o ambiente de determinadas energias enquanto o libera de outras, representa imagens e traduz sentimentos ligados a cada vibração, variando de Orixá para Orixá, Linha para Linha, circunstância para circunstância, etc. Aliado ao toque e às palmas, o ponto cantado é um fundamento bastante importante na Umbanda e em seus rituais.

Em linhas gerais, dividem-se os pontos cantados em pontos de raiz (trazidos pela Espiritualidade) e terrenos (elaborados por encarnados e apresentados à Espiritualidade, que os ratifica).

## MPB

Há pontos cantados que migraram para a Música Popular Brasileira (MPB) e canções de MPB que são utilizadas como pontos cantados em muitos templos.

## ORAÇÕES

Na oração, mais importantes que as palavras são a fé e o sentimento. Entretanto, as palavras têm força e servem como apoio para expressar devoção, alegria, angústias, etc.

Vale lembrar que, tanto na letra (palavras) quanto no espírito (motivação,

sentimento), JAMAIS uma prece deve ferir o livre-arbítrio de outrem. Ademais, ao orar, deve-se também abrir o coração para ouvir as respostas e os caminhos enviados pela Espiritualidade de várias maneiras, durante a própria prece e ao longo de inúmeros momentos e oportunidades no decorrer da caminhada evolutiva de cada um.

Na apresentação de alguns Orixás, a título de exemplo, são acrescidas orações dedicadas a eles ou aos santos católicos com os quais são sincretizados.

# ORIXÁS NA UMBANDA

Etimologicamente e em tradução livre, Orixá significa "a divindade que habita a cabeça" (em iorubá, ori é cabeça, enquanto xá é rei, divindade), associado comumente ao diversificado panteão africano, trazido à América pelos negros escravos. A Umbanda Esotérica, por sua vez, reconhece no vocábulo Orixá a corruptela de Purushá, significando "Luz do Senhor" ou "Mensageiro do Senhor".

Cada Orixá relaciona-se a pontos específicos da natureza, os quais são também pontos de força de sua atuação. O mesmo vale para os chamados quatro elementos: fogo, terra, ar e água. Portanto, os Orixás são agentes divinos, verdadeiros ministros da Divindade Suprema (Deus, Princípio Primeiro, Causa Primeira, etc.), presentes nas mais diversas culturas e tradições espirituais/religiosas, com nomes e cultos diversos, como os Devas indianos, por exemplo. Visto que o ser humano e seu corpo estão em estreita relação com o ambiente (o corpo humano em funcionamento contém em si água, ar. componentes associados à terra, além de calor, relacionado ao fogo), seu Orixá pessoal tratará de cuidar para que essa relação seja a mais equilibrada possível. Tal Orixá, "Pai" ou "Mãe de Cabeca", é conhecido comumente como Eledá e será responsável pelas características físicas, emocionais, espirituais, dentre outras de seu filho, de modo a espelhar nele os arquétipos de suas características. encontrados nos mais diversos mitos e lendas dos outros Orixás. Estes auxiliarão o Eledá nessa tarefa conhecidos como Juntós, ou Adjuntós, conforme a ordem de influência sobre o filho, e ainda outros.

Na chamada coroa de um médium de Umbanda ainda aparecem os Guias e as Entidades, em trama e enredo bastante diversificados (embora, por exemplo, geralmente se apresente para cada médium um Preto-Velho, há outros que o auxiliam, e esse mesmo Preto-Velho poderá, por razões diversas, dentre elas missão cumprida, deixar seu médium e partir para outras missões, inclusive em outros planos).

De modo geral, a Umbanda não considera os Orixás que descem ao terreiro energias e/ou forças supremas desprovidas de inteligência e individualidade. Para os africanos (e tal conceito reverbera fortemente no Candomblé), Orixás são ancestrais divinizados, que incorporam conforme a ancestralidade, as afinidades e a coroa de cada médium. No Brasil, teriam sido confundidos com os chamados Imolés, isto é, Divindades Criadoras, acima das quais aparece um único Deus: Olorum ou Zâmbi. Na linguagem e na concepção umbandistas, portanto, quem incorpora numa gira de Umbanda não são os Orixás propriamente ditos, mas

seus falangeiros, em nome dos próprios Orixás. Tal concepção está de acordo com o conceito de ancestral (espirito) divinizado (e/ou evoluído) vivenciado pelos africanos que para cá foram trazidos como escravos. Mesmo que essa visão não seja consensual (há quem defenda que tais Orixás já encarnaram, enquanto outros segmentos umbandistas – a maioria, diga-se de passagem – rejeitam esse conceito), ao menos se admite no meio umbandista que o Orixá que incorpora possui um grau adequado de adaptação à energia dos encarnados, o que seria incompatível para os Orixás hierarquicamente superiores. Na pesquisa feita por Miriam de Oxalá a respeito da ancestralidade e da divinização de ancestrais, aparece, dentre outras fontes, a célebre pesquisadora Olga Guidolle Cacciatore, para quem:

"os Orixás são intermediários entre Olorun, ou melhor, entre seu representante (e filho), Oxalá e os homens. Muitos deles são antigos reis, rainhas ou heróis divinizados, os quais representam as vibrações das forças elementares da Natureza – raios, trovões, ventos, tempestades, água, fenômenos naturais como o arco-iris, atividades econômicas do homem primitivo – caça, agricultura – ou minerais, como o ferro que tanto serviu a essas atividades de sobrevivência, assim como às de exterminio na guerra".

Entretanto, como o tema está sempre aberto ao diálogo, à pesquisa, ao registro de impressões, há outros pontos de vista, como o do médium umbandista e escritor Norberto Peixoto, para quem é possível incorporar a forma-pensamento de um Orixá, que seria plasmada e mantida pelas mentes dos encarnados. Em um relato, diz:

"Era dia de sessão de Preto(a)-Velho(a). Estávamos na abertura dos trabalhos, na hora da defumação. O congá 'repentinamente' ficou vibrado com o orixá Nanã. que é considerado a mãe maior dos orixás e o seu axé (forca) é um dos sustentadores da egrégora da Casa desde a sua fundação, formando par com Oxóssi, Faltavam poucos dias para o amaci (ritual de lavagem da cabeca com ervas maceradas), que tem a finalidade de fortalecer a ligação dos médiuns com os orixás regentes e guias espirituais. Pedi um ponto cantado de Nanã Buruguê. antes dos cânticos habituais. Figuei envolvido com uma energia lenta, mas firme. Fui transportado mentalmente para a beira de um lago lindíssimo e o orixá Nanã me 'ocupou', como se entrasse em meu corpo astral ou se interpenetrasse com ele, havendo uma incorporação total. (...) Vou explicar com sinceridade e sem nenhuma comparação, como tanto vemos por aí, como se a manifestação de um ou outro (dos espíritos na Umbanda versus dos Orixás em outros cultos) fosse mais ou menos superior, conforme o pertencimento de quem os compara a uma ou outra religião. A 'Entidade' parecia um 'robô', um autômato sem pensamento contínuo. levado pelo som e pelos gestos. Sem dúvida, houve uma intensa movimentação de energia benfeitora, mas durante a manifestação do Orixá minha cabeca ficou

mentalmente vazia, como se nenhuma outra mente ocupasse o corpo energético do Orixá que dançava, o que acabei sabendo depois tratar-se de uma formapensamento plasmada e mantida 'viva' pelas mentes dos encarnados''.

No cotidiano dos terreiros, por vezes o vocábulo Orixá é utilizado também para Guias. Nessas casas, por exemplo, é comum ouvir alguém dizer antes de uma gira de Pretos-Velhos: "Precisamos preparar mais banquinhos, pois hoje temos muitos médiuns e, portanto, aumentará o número de Orixás em terra."

São diversas as classificações referentes aos Orixás na Umbanda. A título de exemplo, observe-se a tabela abaixo:

| 1. Orixás<br>Virginais | Responsáve<br>pelo reino<br>virginal. |
|------------------------|---------------------------------------|
| 2. Orixás<br>Causais   | Aferem carr causal.                   |
| 3. Orixás              | Responsáve<br>pela<br>coordenação     |

| Refletores                | da energia<br>(massa).                                                |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 4. Orixás<br>Originais    | Recebem do<br>três graus<br>anteriores as<br>vibrações<br>universais. |
| 5. Orixás<br>Supervisores | Supervision as leis universais.                                       |
|                           | Senhores do tribunais                                                 |

| 6. Orixás<br>Intermediários | solares do<br>Universo<br>Astral.        |
|-----------------------------|------------------------------------------|
| 7. Orixás<br>Ancestrais     | Senhores da<br>hierarquia<br>planetária. |

Há também diversas classificações sobre os graus de funções dos Orixás, como a que segue abaixo:

| Categoria      | Grau | Denon |
|----------------|------|-------|
| Orixá<br>Maior | -    | -     |

|                |     | <u> </u>        |
|----------------|-----|-----------------|
| Orixá<br>Menor | 1°. | Chefe Legião    |
| Orixá<br>Menor | 2°. | Chefe<br>Falang |
| Orixá<br>Menor | 3°. | Chefe Subfal    |
| Guia           | 4°. | Chefe Grupai    |
|                |     | Chefe           |

| Protetor | 5°. | Integra<br>Grupai |
|----------|-----|-------------------|
| Protetor | 6°. | Subche<br>Grupai  |
| Protetor | 7°. | Integra<br>Grupai |

Os Orixás conhecidos na Umbanda são os Ancestrais, subordinados a Jesus Cristo, governador do Planeta Terra. Os mais comuns na Umbanda são Oxalá, Ibejis, Obaluaê, Ogum, Oxóssi, Xangô, Iansã, Iemanjá, Nanã, Oxum (desses, apenas os Ibejis não assumem a chamada *Triade do Coronário* dos médiuns, isto é, Eledá e Adjuntós).

Orixás pessoais compõem a banda visível e/ou invisível de um médium. São Orixás (bem como Guias e Guardiões, na terminologia cotidiana dos terreiros) individualizados, que trabalharão com determinado médium, em fundamento e/ou manifestação explícita, em especial na incorporação, por meio da intuição e outros tantos meios.

#### CARACTERÍSTICAS DO ESTUDO DOS ORIXÁS

#### Características

Após a apresentação de cada Orixá, especialmente os que são cultuados na Umbanda de modo geral, seguem algumas informações básicas, conforme a lista abaixo, que permitem a identificação e o reconhecimento do Orixá. Evidentemente, tais informações variam da Umbanda para o Candomblé, de região para região, de templo para templo.

Animais: associados aos Orixás.

Bebidas: as mais comuns na Umbanda.

Chacras: centros de energia regidos pelo Orixá.

Cor: a mais característica na Umbanda (entre parênteses, as cores mais comuns no Candomblé).

Comemoração: data mais comum para a festa do Orixá.

Comidas: as mais comuns na Umbanda (lembrando que, mesmo quando a Umbanda se utiliza de carne, não realiza sacrificios). As comidas são oferecidas como presentes, agradecimentos, reforço do Axé. Além disso, a Espiritualidade manipula tais elementos para o bem, a defesa, a proteção, o fortalecimento dos indivíduos e da comunidade.

Contas: cores mais características das guias na Umbanda (entre parênteses, as cores mais comuns no Candomblé)

Corpo humano e saúde: partes do corpo regidas pelo Orixá ou mais suscetíveis a doenças (somatização de desequilíbrios).

Elemento: o mais característico dentre fogo, água, terra e ar.

Elementos incompatíveis: as chamadas quizilas (Angola), os euós (iorubá) ou contra-axé são energias que destoam das energias dos Orixás, seja no tocante à alimentação, aos hábitos, às cores, etc. No caso da Umbanda, as restrições alimentares, de bebidas, cores, etc. ocorrem nos dias de gira, em períodos e situações específicas. Fora isso, tudo pode ser consumido, sempre de modo equilibrado. Contudo, como no Candomblé, há elementos incompatíveis em fundamentos, cores, banhos, etc.

Ervas: as mais utilizadas (os nomes variam conforme as regiões).

Essências: associadas ao Orixá.

Flores: associadas ao Orixá

Metal: associado ao Orixá (às vezes, mais de um metal).

Pedras: associadas ao Orixá.

Planeta: astro relacionado ao Orixá (neste item, nem todo astro, segundo a Astronomia, é planeta, contudo, essa é a terminologia mais comum nos estudos espiritualistas, esotéricos, etc.).

Pontos da natureza: pontos de força regidos pelo Orixá.

Saudação: fórmula de invocação e cumprimento ao Orixá.

Símbolos: ícones que remetem ao Orixá e/ou a suas características.

Sincretismo: associação com santos católicos, por aproximação, conforme as diversas qualidades do Orixá.

#### OXALÁ

Orixá maior, responsável pela criação do mundo e do homem. Pai de todos os demais Orixás, Oxalá (Orinxalá ou Obatalá) foi quem deu ao homem o livrearbitrio para trilhar seu próprio caminho.

Possui duas qualidades básicas: Oxalufā (o Oxalá velho) e Oxaguiā (o Oxalá novo). Enquanto o primeiro é sincretizado com Deus Pai cristão, o segundo encontra correspondência com Jesus Cristo e, de modo especial, com Nosso Senhor do Bonfim. Também há uma correlação entre Oxalá e Jesus menino, daí a importância especial da festa do Natal para aleumas casas.

Oxalá representa sabedoria, serenidade, a pureza do branco (o funfun), o respeito.

## Características

Animais: caramui o, pombo branco.

Bebidas: água, água de coco.

Chacra: coronário.

Cor: branco.

Comemoração: Festa do Senhor do Bonfim.

Comidas: canjica (talvez seja sua comida mais conhecida); arroz-doce.

Contas: brancas leitosas.

Corpo humano e saúde: todo o corpo, em especial o aspecto psíquico.

Dias da semana: sexta-feira e domingo.

Elemento: ar.

Elementos incompatíveis: bebida alcoólica, dendê, sal, vermelho.

Ervas: a mais conhecida talvez seia o tapete-de-oxalá (boldo).

Essências: aloés, larani eira e lírio.

Flores: brancas, especialmente o lírio.

Metal: ouro (para alguns, prata).

Pedras: brilhante, cristal de rocha, quartzo leitoso.

Planeta: Sol.

Pontos da natureza: praia deserta ou colina descampada.

Saudação: Epa Babá!

Símbolo: opaxorô (cajado metálico de Oxalufã, com discos prateados paralelos em cujas bordas são colocados pequenos objetos simbólicos).

Sincretismo: Deus Pai, Jesus Cristo (em especial, Senhor do Bonfim).

# SINCRETISMO

## SENHOR DO BONFIM

(Lavagem do Bonfim: terceira quinta-feira de janeiro).

A devoção ao Senhor do Bonfim, em Salvador, destaca-se no século XVIII por uma promessa feita por um capitão de mar e guerra que, cumprindo-a, fez trazer uma imagem de Setúbal (Portugal). A imagem ficou na Igreja da Penha até 1754, quando foi transferida para a parte interna da Capela do Bonfim, que já estava pronta.

A Festa da Lavagem do Bonfim é um ritual sincrético que remonta às chamadas Águas de Oxalá, celebradas especialmente no Candomblé com ritual próprio.

# REGISTROS

## Itãs

Oxalá e Exu disputavam para ver quem era o Orixá mais antigo. Então, foilhes proposta uma luta. Os dois foram até Ifá; contudo, apenas Oxalá realizou oferendas.

Numa praça em Ifé, no dia combinado, Oxalá derrubou Exu três vezes. Três vezes Exu se levantou

Os que acompanhavam a luta diziam para Exu usar seus poderes mágicos. Então, Exu pegou uma pequena cabaça, abrindo-a na direção de Oxalá. Uma fumaça branca descoloriu a pele de Oxalá, que tentou voltar à cor original, mas não conseguiu.

O golpe da vitória foi de Oxalá, que obrigou Exu a lhe entregar a cabaça de onde saíra a fumaça branca. Exu assim o fez.

Assim, Oxalá foi aclamado vencedor. Para sempre ficou com a cabaça de Exu. Desde então, Oxalá passou a marcar seus devotos como albinos.

\* \* \*

Oxalá perguntou a Ifá, por meio dos babalaôs, qual o melhor caminho para sua vida. Os babalaôs o aconselharam a fazer uma oferenda com uma cabaça de sal e um pano branco para não sofrer dificuldades. Oxalá desconsiderou o conselho.

Enquanto Oxalá dormia, Exu entrou em sua casa e amarrou uma cabaça de sal nas costas de Oxalá, que, quando acordou pela manhã, estava corcunda.

Oxalá tornou-se protetor dos corcundas, dos aleijados e dos albinos e nunca

Na África, sobretudo, afirma-se que albinos, corcundas e outros são regidos por Oxalá.

\* \* \*

Oxalá era rei de Ejigbô, estava sempre guerreando e tinha um grande apetite. Comia pombos, caracóis e canjica; contudo, seu prato predileto era o inhame. Como era demorado amassar o inhame, as refeições duravam um longo período. Então, após consultar os babalôs e oferendar Exu, inventou o pilão. Pôde, assim, comer à vontade e dedicar-se à guerra. Ele, que já era conhecido por muitos nomes, também passou a ser chamado de Oxaguiã, ou seja, "Orixá que come inhame pilado".

O pilão é associado ao Orixá e aparece como elemento simbólico em rituais como as celebrações das Águas de Oxalá.

\* \* \*

Dois irmãos disputavam o reino do pai. O príncipe mais novo venceu a disputa e, conforme o costume, deveria matar o irmão para evitar futuras vinganças. Por amar demais o irmão, não o matou, mas cortou-lhe o pênis - evitando, assim, que tivesse descendentes. E, para que o príncipe derrotado não vivesse sozinho, deulhe uma esposa; porém, costurou-lhe a vagina, para que não tivesse relações sexuais com outros homens.

O casal foi viver em um lugar afastado, trabalhando para Oxaguiã. O homem cultivava os inhames e a esposa os pilava para Oxaguiã, que percebia o quanto o casal vivia triste

No reino do irmão vencedor, a peste aniquilou a todos.

Oxaguiă, com pena do casal, abriu a vagina da mulher e fez um pênis para o homem com a massa do inhame. O casal teve relações sexuais e teve muitos filhos

Em dias de preceito, homem e mulher não mantêm relações sexuais em lembrança ao tempo em que não podiam sentir os prazeres do corpo e ter filhos, situação revertida pelo Orixá, que deve ser honrado e reverenciado.

Oxalá, Pai da Vida e aquele que formou o corpo humano, também aparece aqui como patrono da reprodução.

. . .

Antes, o mundo era cheio de água, um verdadeiro pântano sem terra firme. No Orum (em tradução livre: Plano Espiritual, Céu) viviam, além de Olorum, os Orixás, que vez ou outra vinham ao Aiê (em tradução livre: Terra) para brincar nos pântanos, descendo por teias de aranha. Até que, um dia, Olorum chamou Oxalá, dizendo querer criar terra firme no Aiê e encarregando dessa tarefa o grande Orixá - a quem deu uma concha, uma pomba e uma galinha com cinco dedos em cada pê.

Oxalá desceu até o pântano e verteu a terra da concha, colocando sobre ela a pomba e a galinha, que começaram a ciscar, espalhando a terra da concha até se formar terra firme por toda parte. Oxalá foi até Olorum elhe comunicou o resultado da tarefa. Olorum enviou um camaleão ao Aiê, o qual não pôde andar no solo pois ainda não era tão firme. O camaleão relatou a experiência a Olorum e tornou a voltar ao Aiê, onde encontrou terra realmente firme e ampla, podendo

a vida ali se desenvolver.

O lugar ficou conhecido como Ifé ("ampla morada"). Oxalá prosseguiu em sua tarefa de criar o mundo e tudo o que ele contém.

Relato cosmogônico iorubá da criação do mundo. Obviamente, há outras versões.

#### Oriki

O oriki abaixo é uma transcriação (processo mais complexo e profundo que a tradução) do iorubá feita por Antonio Risério.

### Oriki de Oxalá

Obatalá Obatarixá Grande comedor de caracol Faz o vivo virar vários Verso e reverso do universo Oleiro de crianças Pedra no fundo da água

Oliuá ió xenxém Cuida do ori de quem merece Faz o estéril fértil Cuida do ori de quem merece

Envolto no branco do branco Dorme no branco do branco De dentro do branco rebrilha Ilumina o rumo do rumo.

Senhor completo Senhor total Pai

# PONTOS CANTADOS

Pombinha branca Pombinha que corta o ar Meu Divino Espírito Santo Mensageiro de Oxalá Rezo esta prece A Ti peço proteção Para os filhos de Umbanda Paz. Amor e União

Oxalá, meu Pai Aceita esta romaria (2X) Teus filhos que vêm de longe, meu Pai Não podem vir todo dia (2X)

Na Umbanda, todos se reúnem sob as bênçãos de Oxalá, conforme registram os dois pontos cantados acima.

### MPB

Toda sexta-feira (Adriana Calcanhoto)

Toda sexta-feira Todo o mundo é baiano junto

Toda sexta-feira, toda roupa é branca Toda pele é preta Todo mundo canta Todo céu magenta Toda sexta-feira, todo canto é santo E toda conta Toda gota Toda onda Toda moça Toda ronta

Na sexta-feira, o Povo de Santo, sobretudo os candomblecistas, vestem-se de branco. A cidade de Salvador adotou essa tradição - a qual, aliás, vem dos antigos haussás 6 escravizados no Brasil.

Hino do Senhor do Bonfim

(Arthur de Salles e João Antônio Wanderley)

Glória a ti neste dia de glória Glória a ti, Redentor, que há cem anos Nossos pais conduziste à vitória Pelos mares e campos baianos Desta sagrada colina

Haussá: relativo aos haussás, povo que vive no oeste do Sahel

Mansão da misericórdia Dai-nos a graça divina Da justiça e da concórdia

Glória a ti nessa altura sagrada És o eterno farol, és o guia És, senhor, sentinela avançada És a guardo imortal da Bahia.

Aos teus pés que nos deste o direito Aos teus pés que nos deste a verdade Trata e exulta num férvido preito A alma em festa da nossa cidade

O hino foi composto em 1923, e trata da relação sincrética entre Oxalá e o Senhor do Bonfim

#### OGUM

Filho de Iemanjá, irmão de Exu e Oxóssi, deu a este último suas armas de caçador. Orixá do sangue que sustenta o corpo, da espada, da forja e do ferro, é padroeiro daqueles que manejam ferramentas, tais como barbeiros, ferreiros, maquinistas de trem, mecânicos, motoristas de caminhão, soldados e outros. Patrono dos conhecimentos práticos e da tecnologia, simboliza a ação criadora do homem sobre a natureza, a inovação, a abertura de caminhos em geral. Foi casado com Iansã e posteriormente com Oxum, entretanto, vive só, pelas estradas, lutando e abrindo caminhos.

Senhor dos caminhos (isto é, das ligações entre lugares, enquanto Exu é o dono das encruzilhadas, dos caminhos em si) e das estradas de ferro, protege as portas de casas e templos. Sendo senhor da faca, no Candomblé, suas oferendas rituais vêm logo após as de Exu. Vale lembrar que, tradicionalmente, o Ogã de faca, responsável pelo corte (sacrificio animal), chamado Axogum, deve ser filho de Ogum.

Responsável pela aplicação da Lei, é vigilante, marcial, atento. Na Umbanda, Ogum é o responsável maior pela vitória contra demandas (energias deletérias) enviadas contra alguém, uma casa religiosa etc. Sincretizado com São Jorge, assume a forma mais popular de devoção, por meio de orações, preces, festas e músicas diversas a ele dedicadas.

### Características

Animais: cachorro, galo vermelho.

Bebida: cerveia branca.

Chacra: umbilical.

Cor: vermelha (azul rei, verde).

Comemoração: 23 de abril.

Comidas: cará, feijão mulatinho com camarão e dendê, manga espada.

Contas: contas e firmas vermelhas leitosas.

Corpo humano e saúde: sistema nervoso, mãos, pulso, sangue.

Dia da semana: terça-feira.

Elemento: fogo.

Elemento incompatível: quiabo.

Ervas: peregum verde, são-gonçalinho, quitoco, mariô, lança-de-Ogum, coroa-de-Ogum, espada-de-Ogum, canela-de-macaco, erva-grossa, parietária, nutamba, alfavaquinha, bredo, cipó-chumbo.

Essência: violeta.

Flores: cravos, crista de galo, palmas vermelhas.

Metais: ferro, aço e manganês.

Pedras: granada, rubi, sardio, lápis-lazúli, topázio azul.

Planeta: Marte.

Pontos da natureza/de força: estradas e caminhos, estradas de ferro, meio da encruzilhada.

Saudação: Ogum ié!; Patacori! — esta saudação a Ogum significa "Cabeça coroada!" ou "Aquele que corta cabeças!". A segunda acepção pode parecer violenta, mas, na Umbanda, entende-se que Ogum corta o Ori dos pensamentos velhos. para que o Ori renovado cresca. se desenvolva.

Símbolos: espada, ferramentas, ferradura, escudo, lança.

Sincretismo: São Jorge, Santo Antônio.

## SINCRETISMO

SÃO IORGE

(23 de abril)

Mártir da fé cristã do século IV, cavaleiro da Capadócia que, segundo a lenda, teria vencido um dragão.

## REGISTROS

Itãs

Em Ifé, Orixás e seres humanos conviviam, caçavam e plantavam com instrumentos de madeira, metal mole ou pedra.

A população cresceu de tal forma que começou a escassear alimento. Os Orixás se reuniram para deliberar sobre o aumento da lavoura.

Ossaim se dispôs a limpar o terreno; porém seu instrumento de trabalho não tinha a firmeza suficiente, era de metal mole.

Assim aconteceu com os demais Orixás.

Ogum, que conhecia o segredo do ferro, manteve-se calado.

Quando os demais Orixás já haviam tentado limpar o terreno, Ogum conseguiu realizar a tarefa com seu fação de ferro.

Todos ficaram admirados. Ogum revelou que havia recebido de Orunmilá o segredo do ferro.

Ogum tornou-se rei e, em troca, ensinou aos Orixás e aos homens o segredo do ferro, importante para a agricultura, a caça e a guerra. Mesmo rei, Ogum continuou um caçador a embrenhar-se na mata.

Certa ocasião, voltou da floresta depois de muitos dias, sujo, foi desprezado pelos Orixás, que resolveram não tê-lo mais como rei.

Ogum banhou-se e vestiu-se com mariô (folhas de palmeiras desfiadas) depois partiu com suas armas para Irê.

Os humanos não o esqueceram e sempre o celebram como senhor do ferro. Orixá da tecnologia e da cultura (tudo o que é criado pelo homem). Ogum é \* \* \*

Ogum havia partido para uma de tantas guerras das quais voltava vitorioso. Chegou a Irê, sua cidade, faminto e com sede, mas ninguém parecia notar sua presenca, não falavam com ele ou mesmo olhavam em seus olhos.

A cidade toda guardava silêncio em ritual, mas Ogum não se deu conta disso. Sentindo-se ofendido, sacou sua espada e cortou a cabeça dos filhos de seu próprio poyo.

Quando o período de silêncio em terminou, o filho de Ogum e os súditos que sobreviveram à matança vieram prestar-lhe homenagens. Ogum, então, se deu conta do engano e não se deu mais sossego.

Achando que não podia mais ser rei, cravou sua espada no chão, que se abriu e o engoliu. Com sua ira incontida, Ogum encontra sua sombra. Mas não se deixa paralisar pela dor e galga novo degrau evolutivo, tornando-se Orixá. Sacraliza-se e diviniza-se, assim, por meio do aprendizado doloroso, integrando sua sombra e sua luz, para poder adentrar num novo reino. Ogum foi para o Orum e, assim, tornou-se Orixá

\* \* \*

Ogum vivia com seus irmãos Exu e Oxóssi na casa de seu pai, Obatalá, e sua mãe, Iemanjá. Sentindo-se atraído por sua mãe, tentou violentá-la diversas vezes, sendo impedido pelos irmãos.

Um dia, o próprio pai o surpreendeu numa de suas tentativas. Antes que Obatalá o castigasse, Ogum pediu que deixasse que ele mesmo escolhesse seu castieo.

Assim, passou a viver solitário, inclusive sem os cães que tanto adorava, trabalhando. Apenas Oxóssi sabia de seu paradeiro. Ogum preparava pós especiais, e o mundo todo acabou por conhecer seu talento.

Um dia, Oxum chegou a sua casa e Ogum, tendo experimentado seus encantos, dela se enamorou.

Revogou-se, assim, seu castigo.

Este é outro relato que trata da integração de sombras e luz da personagem, por meio de aprendizado doloroso e solitário. O tema tabu do incesto e de tentativas (concretizadas ou não) de ultrapassá-lo aparece nos itâs de diversos Orivás.

# <u>Oriki</u>

O oriki abaixo foi transcriado do iorubá por Antonio Risério:

Silêncio. Cale-se a fala.

Nada na casa em nada bata. Inhame novo ninguém vai pilar.

Ninguém vai moer nada. Não quero ouvir menino vagindo. Cada mãe que amamente o seu filho.

Quando Ogum despontou Vestido de fogo e sangue O pênis de muitos queimou Vagina de muitas queimou.

Senhor do ferro Que enraivecido se morde Que fere, ferroa e engole Não me morda

Ogum foi a Pongá - Pongá ruiu Foi a Akô Irê - Irê ruiu Chegou ao rio - e as águas dividiu.

Terror que golpeia a vizinhança.
Ogum Oboró, comedor de cães, toma teus cães.
Ogum Oniré sorve sangue.
Molamolá fareja farelos.
Dono da lâmina, cabelo come
Senhor da circuncisão, come caracol
Ogum entalhador, madeira come.
Suminiud, Ajokeopô.
Não me torture, Ogum terror.
Mão comprida
Que livra teus filhos do abismo
Livra-me

Ogum é retratado em seus aspectos mais terríveis e devastadores, com sua força geralmente incontida.

# PONTOS CANTADOS

Querem destruir o meu reinado Mas Ogum tá de frente Mas Ogum tá de frente Eu sou filho de Ogum Tenho o meu corpo fechado Eu sou filho de Ogum Mal nenhum vai virar pro meu lado

Quando Oxalá criou a Umbanda Ogum tomou conta do congá (2X) Olhe os espinhos da roseira, Ogum iê Não deixe seus filhos sofrer, Ogum Megê (2X)

Os dois pontos cantados acima evidenciam Ogum como cavaleiro protetor, tradicionalmente "o que vence demandas", protegendo os filhos das energias deletérias

## MPB

Ogum (Zeca Pagodinho)

Eu sou descendente Zulu Sou um soldado de Ogum Um devoto dessa imensa legião de Jorge Eu sincretizado na fê Sou carregado de axé E protegido por um cavaleiro nobre

Sim, vou à igreja festejar meu protetor E agradecer por eu ser mais um vencedor Nas lutas, nas batalhas Sim, vou ao terreiro pra bater o meu tambor Bato cabeça, firmo ponto sim senhor Eu canto pra Oeum

#### Ogum

Um guerreiro valente que cuida da gente que sofre demais

## Ogum

Ele vem de aruanda ele vence demanda de gente que faz

## Ogum

Cavaleiro do céu, escudeiro fiel, mensageiro da paz

### Одит

Ele nunca balança, ele pega na lança, ele mata o dragão

Ogum

É quem dá confianca pra uma crianca virar um leão

Ogum

É um mar de esperança que traz abonança pro meu coração

(Jorge Benion)

Toca, Toca, Toca, Jorge Toca, Toca, Toca, Jorge Ogum [Ogum] Ogum [Ogum] Ogum [Ogum]

Dia 23 continua sendo Dia de cowboy Jorge Dia 23 continua sendo Dia de cowboy Jorge

Na terra, no mar, na terra, no ar Na terra, no mar, na terra, no ar

Jorge toca com 23 tambores Jorge toca pra 23 amores Jorge toca com 23 batuqueiros Jorge toca para 23 terreiros

Na terra, no mar, na terra, no ar Na terra, no mar, na terra, no ar

Jorge toca para Deus e para os Santos Toca pra as crianças e para os anjos Toca para seu amigo que sofre do coração Toca para o bem geral da nação

Toca para alegria dominical Toca para o homem e o animal Toca para um gol de placa Para a sensualidade da sua amada

Na terra, no mar, na terra, no ar Na terra, no mar, na terra, no ar

Jorge toca para a lua e para o sol Toca para a chuva e para o vento Toca para o acontecimento do nascimento Dessa criança, dessa esperança Dessa bonança, salve essa criança

Na terra, no mar, na terra, no ar Na terra, no mar, na terra, no ar

Toca, Toca, Toca, Jorge Toca, Toca, Toca, Jorge Ogum [Ogum] Ogum [Ogum] Ogum [Ogum]

# Ogum de ronda

Na ronda de Ogum

(Roque Ferreira e Paulo César Pinheiro)

Meu Santo protetor
Com o poder de sua espada
Eu defendo meu amor
É o guardião da Terra
O maior dos Orixás
Ogum é o deus da guerra
Mas guerreia pela paz
Onde eu for que o mal se esconda
E não saia de onde está
Porque eu tenho Ogum de Ronda
No clarão do meu olhar

Tem samba no mar (Roque Ferreira e Paulo César Pinheiro)

O cavalo de São Jorge foi passear na areia Vamos fazer samba que o santo guerreiro hoje está na aldeia Tem samba no mar, sereia Tem samba no mar, sereia Tem samba no mar, sereia

É que diz o povo Que hoje a poliça não "contrareia" Tem samba no mar, sereia Tem samba no mar, sereia

Quando o cavalo de São Jorge "corcoveia"

O que é que cai de seu alforje, lua cheia Luz que "alumeia" quem samba na beira do mar, sereia Luz que clareia no samba só me faz lembrar candeia

Vem sambar, que tem samba no mar Vem sambar que tem samba no mar Não "vadeia" "quelé" Clementina, não "vadeia"

Eu queria poder pegar na cintura dela Eu queria poder pegar na cintura dela Mas seu namorado está de olho nela Mas seu namorado está de olho nela

O cavalo de São Jorge foi passear na areia Vamos fazer samba enquanto o cavalo de Ogum passeia Tem samba no mar, sereia Tem samba no mar, sereia Oi, tem samba no mar, sereia Tem samba no mar, sereia...

Na Música Popular Brasileira, Ogum foi sincretizado com São Jorge, figura como o grande cavaleiro protetor, defensor, força potente a isolar e proteger de energias negativas, abrindo os caminhos de todos e auxiliando a caminhar com mais firme za

# ORAÇÕES

Orações populares de devoção católica, umbandista e outros. Geralmente, quando se fala em "Oração de São Jorge", pensa-se logo na primeira parte da primeira oração transcrita abaixo:

## Oração de São Jorge

Eu andarei vestido e armado com as armas de São Jorge. Para que meus inimigos, tendo pés, não me alcancem; tendo mãos, não me peguem; tendo olhos, não me enxerguem; que nem pensamentos eles possam ter para me fazerem mal. Armas de fogo o meu corpo não alcançarão; que faca e lanças se quebrem sem ao meu corpo chegar; cordas e correntes se quebrem sem ao meu corpo amarrar.

São Jorge, cavaleiro corajoso, intrépido e vencedor; abre os meus caminhos. Ajuda-me a conseguir um bom emprego; fazei com que eu seja bem quisto por todos: superiores, colegas e subordinados. Que a paz, o amor e a harmonia estejam sempre presentes no meu coração, no meu lar e no meu serviço. Vela por mim e pelos meus, protegendo-nos sempre, abrindo e iluminando os nossos caminhos, ajudando-nos também a transmitirmos paz, amor e harmonia a todos que nos cercam. Amém.

(Após a oração, rezar um Pai Nosso, uma Ave Maria e uma Glória ao Pai)

### Oração da Espada-de-São Jorge

Oh! Glorioso Guerreiro São Jorge! Eu te suplico, confiante de que serei atendido. Neste momento dificil da minha vida, em nome de Nosso Senhor Jesus Cristo, com Vossa Espada de Luta, venha cortar todo o mal e, principalmente, (fazer o pedido).

Com a força do teu poder de defesa, eu me coloco na proteção do teu escudo, para o bom combate contra todo o mal ou influência negativa que estiver em meu caminho. Amém.

São Jorge Cavaleiro, guia-me. São Jorge Guerreiro, defende-me. São Jorge Mártir, protege-me.

Todo devoto de São Jorge deve usar a espada sempre que rezar esta oração.

# Oração da vela de São Jorge

Glorioso São Jorge! Pelos vossos merecimentos, pelas vossas virtudes, pela grandiosa fé em nosso Senhor Jesus Cristo; por Deus fostes constituido em protetor de todos que a Ti recorrem. Necessitando de vossa proteção, vinde em meu auxilio e levai à presença de Deus o apelo que agora vos faço. (Fazer aqui o pedido)

São Jorge, ofereço esta vela e vos peço: protegei-me; guardai-me e eguiai-me por todos os meus caminhos com felicidade, paz e salvamento; para que eu consiga rapidamente, através de vossa proteção, a graça que estou suplicando. Amém.

## Oração a São Jorge

Ó, Deus Onipotente, que nos protegeis pelos méritos e as bênçãos de São Jorge, fazei com que este grande mártir, com sua couraça, sua espada e seu escudo, que representam a fê, a esperança e a inteligência, ilumine os nossos caminhos, fortaleça o nosso ânimo nas lutas da vida, dê firmeza à nossa vontade contra as tramas do maligno; para que, vencendo na terra, como São Jorge venceu, possamos trunfar no cêu convosco e participar das eternas alegrías. Amém.

# Oração poderosa da chave de São Jorge

Com esta chave abençoada, eu peço a Deus pela intercessão de São Jorge. Que

me conceda a graça de abrir meu coração para o bem; meus caminhos para os bons negócios, as portas da prosperidade, da caridade e da paz para eu viver sempre feliz.

Com esta chave, em nome de Deus, eu fecho o meu corpo contra as maldades deste mundo; contra as perseguições e espiritos malignos. Que meu anjo da guarda sempre me ilumine e me guarde. Com o poder da fé, misericórdia de Deus e a ajuda de São Jorge. Amém.

#### Oração do Manto de São Jorge

São Jorge, Guerreiro vencedor do dragão, rogai por nós.

São Jorge, militar valoroso, que com a vossa lança abateste e venceste o dragão feroz, vinde em meu auxilio; nas tentações do demônio, nos perigos, nas dificuldades, nas aflições. Cobri-me com o vosso manto, cultando-me dos meus inimigos, dos meus perseguidores. Protegido por vosso manto, andarei por todos os caminhos, viajarei por todos os mares, de noite e de dia, e os meus inimigos não me verão, não me ouvirão, não me acompanharão. Sob a vossa proteção, não cairei, não derramarei o meu sangue, não me perderei. Assim como o Salvador esteve nove meses no seio de Nossa Senhora, assim eu estarei bem guardado e protegido, sob o vosso manto, tendo sempre São Jorge à minha frente, armado de sua lanca e do seu escudo. Amém.

#### OXÓSSI

Irmão de Exu e Ogum, filho de Oxalá e Iemanjá (ou, em outras lendas, de Apaola, a jaqueira), rei de Ketu e Orixá da caça e da fartura. Associado ao frio, à noite e à lua, suas plantas são refrescantes. É ligado à floresta, à árvore, aos antepassados.

Oxóssi, enquanto caçador, ensina o equilibrio ecológico, ao contrário do aspecto predatório da relação do homem com a natureza; a concentração, a determinação e a paciência necessárias para a vida ao ar livre.

Rege a lavoura e a agricultura. Na Umbanda, de modo geral, amalgamou-se ao Orixá Ossaim quanto aos aspectos medicinais, espirituais e ritualisticos das folhas e plantas. Como a figura mítica do indigena habitante da floresta é bastante forte no Brasil, a representação de Oxóssi pode aproximar-se mais do índio do que do negro africano. Não à toa, Oxóssi rege a Linha dos Caboclos - o Candomblé, em muitos Ilês, abriu-se para o culto aos Caboclos de maneira explicita (ou mesmo camuflada, para não desagradar aos mais tradicionalistas).

No âmbito espiritual, Oxóssi caça os espíritos perdidos, buscando trazê-los para a Luz. Sábio mestre e professor, representa a sabedoria e o conhecimento espiritual, com os quais alimenta os filhos, fortificando-os na fé.

### Características

Animais: javali, tatu, veado e qualquer tipo de caça.

Bebidas: água de coco, aluá, caldo de cana, vinho tinto.

Chacra: esplênico (segundo chacra)

Cores: verde (azul celeste claro).

Comemoração: 20 de janeiro.

Comidas: axoxô, carne de caça, frutas.

Contas: verdes leitosas (azul turquesa, azul claro).

Corpo humano e saúde: aparelho respiratório.

Elemento: terra.

Elementos incompatíveis: cabeça de bicho (em cortes ou alimentos), mel, ovo.

Ervas: alecrim, guiné, vence-demanda, abre-caminho, peregum verde, taioba, espinheira-santa, jurema, jureminha, mangueira, desata-nó, erva-de-Oxóssi, erva-da-jurema.

Essência: alecrim.

Flores: flores do campo.

Metais: bronze, latão.

Pedras: amazonita, esmeralda, calcita verde, quartzo verde, turquesa.

Planeta: Vênus.

Pontos da natureza: matas.

Saudação: Okê Arô! ("Salve o Rei, que fala mais alto!")

Símbolos: arco e flecha (ofá), iruquerê.O iruquerê, símbolo da realeza de Oxóssi, à maneira de mata-moscas, é feito de pêlos de rabo de boi, em cabo de madeira ou metal. O vocábulo deriva do iorubá irùkèrè, que se refere à insígnia de poder real e sacerdotal.

Sincretismo: São Sebastião (predomina na Umbanda), São Jorge (predomina no Candomblé).

## SINCRETISMO

SÃO SEBASTIÃO

(20 de janeiro)

Mártir da fé cristã, centurião que foi amarrado a um tronco e teve o corpo transpassado por flechas.

## REGISTROS

Itãs

Oxóssi e Ogum são irmãos e Ogum nutre um carinho especial por Oxóssi.

Em uma ocasião em que Ogum voltava de uma batalha, encontrou Oxóssi cercado de inimigos que já haviam destruído quase toda a aldeia. Oxóssi estava paralisado e com medo. Embora estivesse cansado, Ogum lutou a favor do irmão até o amanhecer

Vencedor, tranquilizou Oxóssi, dizendo que sempre ele poderia contar com o auxílio do irmão.

Ensinou Oxóssi a caçar e a abrir caminhos na mata. Também o ensinou a defender-se e a cuidar de si e dos seus.

Com o irmão seguro. Ogum podia voltar a guerrear.

Fraternidade, irmandade e parceria são conceitos-chave para a compreensão profunda da humanidade desse relato.

\* \* \*

Na comemoração anual da colheita de inhames, um grande pássaro pousou no telhado do palácio, assustando a todos. O pássaro havia sido enviado pelas Mães Ancestrais, que não haviam sido convidadas.

Para abater a ave, o rei chamou os melhores caçadores do reino, dentre eles Oxotogum, o caçador das vinte flechas; Oxotogi, o caçador das quarenta flechas, e Oxotadotá, o caçador das cinquenta flechas. Todos erraram o alvo e foram aprisionados pelo rei.

Então Oxotocanxoxô, caçador de uma flecha só, auxiliado por um ebó votivo para as Mães Ancestrais/Feiticeiras, sugerido por um babalaô à mãe do caçador, disparou sua flecha e matou a ave. Todos celebraram o feito. Honrarias foram concedidas ao caçador, que passou a ser conhecido como Oxóssi, isto é, "o caçador Oxô é popular".

Esta história é sobre escolhas. Um tiro certeiro vale mais do que fama, aparência. Além disso, observa-se a negação da ancestralidade, da *anima*, causando impacto negativo. Como observou Carl Gustav Jung, "aquilo a que resiste, versiste."

\* \* \*

Não se podia caçar naquele dia, dedicado às oferendas a Ifá. Contudo, Oxóssi não se importou com isso e foi cacar.

Oxum, sua esposa, deixou o lar, pois não aguentava mais ver as desobediências do marido às interdições sagradas.

Na mata, Oxóssi ouviu um canto: Não sou passarinho para ser morta por você... O canto era de uma serpente – na verdade, Oxumaré.

Oxóssi não se importou e partiu a cobra com sua lanca.

No caminho para a casa, continuou a ouvir o mesmo canto.

Cozinhou a caça e se fartou de comê-la.

No dia seguinte, pela manhã, Oxum retornou para ver como estava o marido e o encontrou morto. Ao seu lado, o rastro de uma serpente, que ia até a mata.

Oxum, então, procurou Orunmilá e lhe ofereceu sacrifícios.

Orunmilá deixou Oxóssi viver e lhe deu a função de proteger os caçadores.

Oxóssi era agora um Orixá.

Os interditos transgredidos trazem consequências. Uma delas é o amadurecimento por meio de experiências dolorosas que franqueiam uma nova realidade.

# <u>Oriki</u>

O oriki abaixo foi transcriado do iorubá para o português por Antonio Risério:

Oriki de Oxóssi (fragmento)

Orixá, quando fecha, não abre caminho. Caçador que come cabeça de bicho Caçador que come coco e milho.

Mora em casa de barro Mora em casa de folha Orixá da pele fresca.

Quando entra na mata O mato se agita. Ofá – o seu fuzil. Uma flecha contra o fogo E o fogo apagou. Uma flecha contra o sol E o sol sumiu

O caçador de uma flecha só, conhecedor do verde das matas, é aqui celebrado em algumas de suas principais características.

### PONTOS CANTADOS

Eu vi chover, eu vi relampear Mas mesmo assim o céu estava azul (2X) Afirma o ponto nas folhas da jurema Oxóssi reina de norte a sul (2X)

Ele atirou Ele atirou e ninguém viu (2X) Senhor Oxóssi é quem sabe Onde a flecha caiu (2X)

Oxóssi é Orixá da fartura, do conhecimento e da espiritualidade. Os pontos cantados acima reforçam essas características.

## MPB

Oxóssi (Roque Ferreira)

Oxóssi, filho de lemanjá
Divindade do clā de Ogum
È Ibualama, é Inlé
Que Oxum levou no rio
E nasceu Logun-Edé!
Sua natureza é da lua
Na lua Oxóssi é Odé Odé-Odé, Odé-Odé
Rei de Ketu, Caboclo da mata Odé-Odé.
Quinta-feira é seu ossé
Axoxó, fejião preto, camarão e amendoim
Azul e verde, suas cores
Calça branca rendada
Saia curta estampada
Olá e couraça prateada

Na mão ofă, iluquerê Okê okê, okê arô, okê A jurema é a árvore sagrada Okê arô, Oxóssi, okê okê Na Bahia é São Jorge No Rio, São Sebastião Oxóssi é quem manda Na banda do meu coração

Sincretizado com São Sebastião (sobretudo na Umbanda) ou com São Jorge (no Candomblé), Oxóssi é guerreiro e um Orixá bastante popular no Brasil, com suas matas, fauna e flora riquíssimas, e ancestralidade construida pelos indígenas, na Umbanda amalgamados e/ou representados pelos Caboclos de Pena.

#### XANGÔ

Um dos Orixás mais populares no Brasil, provavelmente por ter sido a primeira divindade iorubana a chegar às terras brasileiras, juntamente com os escravos. Além disso, especialmente em Pernambuco e Alagoas, o culto aos Orixás recebe o nome genérico de Xangô, donde se deriva também a expressão Xangô de Caboclo para designar o chamado Candomblé de Caboclo.

Orixá da Justiça, o Xangô mítico-histórico teria sido um grande rei (alafin) de Oyó (Nigéria), após ter destronado seu irmão Dadá-Ajaká. Na teogonia iorubana, é filho de Oxalá e Iemanjá. Representa a decisão, a concretização, a vontade, a iniciativa e, sobretudo, a justiça (que não deve ser confundida com vingança). Xangô é o articulador político, presente na vida pública (lideranças, sindicatos, poder político, fóruns, delegacias, etc.). Também é o Orixá que representa a vida, a sensualidade, a paixão, a virilidade. Seu machado bipene, o oxê, é símbolo da justiça, representando a ideia de que todo fato tem, ao menos, dois lados, duas versões, que devem ser pesadas, avaliadas.

Teve como esposas Obá, Oxum e Iansã.

### Características

Animais: tartaruga, cágado, carneiro.

Bebida: cerveja preta.

Chacra: cardíaco.

Cores: marrom (branco e vermelho)

Comemoração: 24 de junho (São João Batista), 30 de setembro (São Jerônimo)

Comidas: agebô, amalá.

Contas: marrom leitosas.

Corpo humano e saúde: figado e vesícula.

Dia da semana: quarta-feira.

Elemento: fogo.

Elementos incompatíveis: caranguejo e doenças.

Ervas: erva-de-são-joão, erva-de-santa-maria, beti-cheiroso, nega-mina, alevante, cordão-de-frade, jarrinha, erva-de-bicho, erva-tostão, caruru, pára-raio umbaúba

Essência: cravo (a flor).

Flores: cravos brancos e vermelhos.

Metal: estanho.

Pedras: jaspe, meteorito, pirita.

Planeta: Júpiter.

Ponto da natureza: pedreira.

Saudação: Kaô Cabecilê! ou Kaô Cabecile! ("Venham saudar o Rei!")

Símbolo: machado

Sincretismo: Moisés, Santo Antônio, São Jerônimo, São João Batista, São José, São Pedro.

# SINCRETISMO

#### SÃO JERÔNIMO

Nascido em Estridão, na Dalmácia, em aproximadamente 345 d.C., faleccu em Belém em 419 d.C.. Tradutor, foi responsável pela tradução da Biblia para o latim (Vulgata). Erudito, estudioso e doutor da Igreja, foi também secretário do Papa Dâmaso. Após a morte do pontífice, sofrendo críticas e calúnias, retirou-se para Belém. Geralmente é representado como um ancião de barbas e cabelos brancos, com um leão (um dos animais símbolos de Xangô) e um livro (Biblia). Trata-se certamente da forma mais popular de sincretismo do Orixá Xangô na Umbanda por meio de representação de imagens em seus altares, embora nos pontos cantados predomine a figura de São João Batista. Reza a lenda que, com senso de justiça, São Jerônimo defendeu um leão da acusação (sem provas e apressada por observações sobre a aparência dos fatos) de haver matado e comido um seu amigo jumento – o que depois se verificou não ser verdade. Sua festa é celebrada no dia 30 de setembro, Dia da Biblia para a Igreja Católica. Sincretizado principalmente com Xangê Agodô.

#### SÃO IOÃO BATISTA

Nascido na Judeia, por volta do ano 02 a.C., foi morto aproximadamente em 27 d.C.. Primo de Jesus, foi o precursor de sua mensagem e acabou por batizar o próprio Jesus, de quem se declarava indigno de desatar as sandálias. Célebre por dizer o que pensava, não temia acusar o rei Herodes Antipas por haver se casado com a viúva de seu irmão, o que não era permitido por lei. Contudo, segundo consta, Herodes tolerava João Batista e lhe admirava o verbo. A astúcia de Herodiade, a esposa, colocou Salomé, filha de seu casamento anterior, para dançar para o rei, e este lhe prometeu o que desejasse, até mesmo a metade de seu reino - ao que a enteada, por influência da mãe, solicitou a cabeça de João Batista numa bandeja, tendo o rei de cumprir sua promessa. Sua festa é celebrada em 24 de junho com as célebres fogueiras, em especial na noite/madrugada do dia 23 para o dia 24.

## SÃO PEDRO

Discípulo de João Batista e Apóstolo de Jesus Cristo, nasceu em Betsaida e morreu em Roma em 64 d. C., no reinado de Nero, crucificado de cabeça para baixo pelo fato de se sentir indigno de morrer como o Mestre. Seu nome foi dado por Jesus e significa "pedra", "rocha" ("Cefas", em aramaico), sobre a qual se edificou a comunidade cristá (para a Igreja Católica, Pedro foi o primeiro Papa).

Fazendo parte do círculo intimo de Jesus, Pedro foi o Apóstolo que prometeu segui-lo, porém o negou três vezes, por medo; impetuoso, cortou a orelha de um empregado do Sumo Sacerdote que acompanhava o grupo que havia ido prender Jesus, tendo o ferimento sido curado pelo Mestre. Distingue-se de João, o chamado "Discípulo Amado", que em tudo seria exemplar, e de Judas, que trairia o Mestre, sendo, assim, um dos Apóstolos cujo arquétipo mais se aproxima das oscilações da alma humana e bem representa o caminho das pedras até o amadurecimento, por meio de erros e acertos. Não à toa, arquetipicamente, Xangô Áirá é associado a São Pedro. Em diversas imagens, além das chaves que ligam céu e terra, traz também um livro, elemento relacionado a diversas representações sincréticas de Xangô. Festa: 29 de junho.

#### MOISÉS

Não se trata propriamente de santo católico, mas de legislador, líder religioso e profeta do Antigo Testamento, responsável pela libertação do povo hebreu da escravidão no Egito. A Moisés se associam as Tábuas da Lei com os Dez Mandamentos que, segundo a tradição, teria recebido do próprio Deus. Por sua liderança, pela sabedoria e experiência (a representação mais conhecida de Moisés é a de um patriarca em idade madura, com barbas e cabelos brancos), pelo texto da Lei impresso em pedra e recebido no Monte Sinai, com ele é sincretizado Xangô.

## SÃO JOSÉ

Esposo de Nossa Senhora e pai (segundo a tradição católica, putativo) de Jesus, é representado como homem maduro e grisalho, com barba. Trata-se de um patriarca que traz no colo o filho amado, ainda criança, e segura um lírio branco, flor de Xangô (também flor de Oxalá; de Xangô é também o cravo branco ou vermelho), o que favorece o sincretismo. Sua festa é celebrada em 19 de março.

#### SÃO IUDAS TADEU

Apóstolo de Jesus, viveu no século I, irmão de São Tiago Menor. Conhecido como "Tadeu", isto é, "aquele que tem peito largo". Pregou na Galileia, na Judeia, na Síria e na Mesopotâmia. Em muitas de suas representações, aparece como um homem maduro de barba e com um instrumento que lembra muito um machado ou uma foice e um livro (Evangelho) na mão. É invocado para casos impossíveis ou de desespero. Sua festa é celebrada em 28 de outubro.

Observa-se, não apenas no caso de Xangô Airá (sincretizado com São Pedro), a estreita ligação entre cada santo católico e Jesus Cristo (sincretizado com Oxalá), bem como entre Moisés e Deus Pai (também sincretizado com Oxalá).

### REGISTROS

# <u>Itãs</u>

Xangô enfrentava um inimigo terrível e seus homens haviam sido capturados, o quadro era assustador. Subiu, então, até o alto de uma pedreira e pediu conselho e ajuda a Orunmilá. Com seu oxê (machado duplo), começou a bater nas pedras que soltavam faíscas e, no ar, formavam línguas de fogo que consumiam seus inimigos.

O vencedor da guerra foi Xangô, e os lideres inimigos que haviam mandado massacrar os soldados de Xangô foram mortos com um raio que ele havia mandado no ápice de fúria e descontentamento. Contudo, os soldados das tropas inimigas foram poupados.

Com esse gesto, Xangô passou a ser admirado e consultado como o Senhor da Justiça para resolver e administrar pendências, conflitos e discordâncias.

Os diversos relatos mitológicos sobre Xangô apresentam a justiça como aprendizado constante que muito contribuiu para o amadurecimento da personalidade do alafín de Ovó.

\* \* \*

Um homem havia aprendido, com Olorum e Exu, os segredos do bem e do mal, podendo decidir como agir. Tornou-se, assim, muito poderoso.

Por esse motivo, os Orixás governantes do mundo, Obatalá, Xangô e Ifá, decidiram que esse homem deveria preparar uma grande festa, com um porém: a comida não deveria ser nem crua nem fria, pois os Orixás andavam enjoados. Deveria ser quente e cozida.

Os humanos ainda não sabiam fazer fogo ou cozinhar. Assim, o homem foi à encruzilhada e pediu ajuda a Exu. Aguardou três dias e três noites sem resposta até ouvir sons característicos de estalos: parecendo rir do homem, as árvores esfregavam seus galhos umas nas outras.

Não gostando disso, o homem pediu aj uda a Xangô, que enviou raios sobre as árvores. Galhos incendiados caíram no chão, onde queimaram até ficarem apenas brasas.

Então, o homem pegou algumas brasas, cobrindo-as com galhos e, por cima, adicionando terra. Tempos depois, descobriu tudo e viu lascas pretas (ou seja, carvão) que foram acesas com a brasa restante. O homem soprou até o fogo crescer e, assim, pode cozinhar para os Orixás, para si e para os demais.

Todos ficaram satisfeitos.

O elemento do Orixá Xangô, por excelência, é o fogo, com sua força criadora, transformadora e vital.

A manipulação do fogo foi de suma importância para que os seres humanos aprendessem a conviver com as sombras (haja vista o mito da caverna, segundo Platão), a se proteger de ataques, a aperfeiçoar técnicas de alimentação (vide o célebre estudo de Claude Lévi-Strauss intitulado O cru e o cocido), de modo a garantir a sobrevivência da espécie. O fogo também é o elemento transformador da alquimia e símbolo da transcendência da energia do físico para o espiritual. Nas sociedades tribais (e em rodas de amigos que revivem esse ritual em luaus, acampamentos e outros), o fogo agrega, aproxima, aquece por meio da fogueira, sempre no centro.

Compreende-se, portanto, o porquê de Xangô ser Orixá da vida pulsante, da energia que precisa ser disciplinada para não ser destrutiva e, no lugar de vivificadora, tornar-se letal. É preciso saber lidar com o fogo: como reza célebre provérbio popular. "Quem brinca com fogo pode se queimar".

Na tradição iorubá, Xangô, menino atrevido, cai nas brasas e brinca com elas mas não se queima. Xangô também é aquele que ensina os homens a cozinhar. Adulto, é também aquele que incendeia sua cidade acidentalmente por não ter aprendido ainda a manipular seu elemento com sabedoria e discernimento pendendo, assim, para a autosabotagem, a autodestruição. Contudo, a experiência não foi em vão: segundo os relatos mitológicos, a Oyó destruida acidentalmente por Xangô foi, como fênix renascida das cinzas, reconstruída.

\* \* \*

Xangô, filho de Aganju, foi abandonado pela mãe e adotado por Iemanjá. Casou-se com Obá, muito devotada aos serviços domésticos, que perdeu os encantos

Casou-se com Iansã, sua aliada contra Ogum.

Depois se encantou por Oxum, que vivia com Orunmilá: deitaram-se, casaram e viveram um amor único.

Contudo, um dia Xangô se apaixonou por Iemanjá e lhe declarou seu amor. Iemanjá o esbofeteou e o mandou embora, sem dinheiro.

Tentou novamente, e ela novamente o repudiou.

Com a ajuda dos gêmeos que tivera com Oxum, os Ibejis, Xangô preparou um feitiço e Iemanjá o recebeu de volta em sua casa.

Xangô, então, possuiu Iemanjá.

Tempestuoso e viril, o incesto, neste relato, é consumado por meio de artimanhas a que Xangó recorre, valendo-se da magia de seus próprios filhos (os gêmeos aqui podem representar a duplicação do poder mágico). O incesto, bem como cada parceira, pode ainda representar a busca pela mãe biológica que havia abandonado Xangô, rumo à integração masculino-feminino por parte da personagem principal do itã.

A propósito, por vezes, Xangô, marido de três esposas, é retratado como tirano e insensível ao feminino, a ele apenas se sobrepondo - como quando tenta tomar à forca Euá (símbolo da vireindade) ou seduzindo e/ou violentando sua mãe adotiva, Iemanjá, ou Nanã, a esposa mais velha de Oxalá (símbolos da maternidade). Em outros momentos, está intimamente ligado ao feminino ou a ele submetido. Dos diversos relatos a respeito desse Orixá, existe um bastante significativo a respeito da integração entre o masculino e o feminino, recontado por Reginaldo Prandi<sup>7</sup>:

Xangó estava fugindo dos inimigos. Os inimigos queriam acabar com ele a qualquer custo. Se caísse em suas mãos, corariam-lhe a cabeça. Xangó foi se esconder na casa de Oiá. Os inimigos sitiaram a casa; não havia como escapar. Oiá vestiu Xangó com as roupas dela. Cortou os cabelos e com eles cobriu a cabeça de Xangó. Ornou-o com apuro, com muitos colares, anéis e pulseiras. Então Oiá anunciou que ia sair para um passeio. E Xangó sair à rua com toda a elegância de Oiá. Era Oiá, todos acreditaram, formosa e deslumbrante em seus ricos trajes. Os inimigos de Xangó abriram respeitosamente o caminho para Oiá. Ouando, mais tarde. Oiá saiu à rua, todos se deram conta do envodo mas era

tarde demais. Xangô escapara e da morte se livrara. A astúcia de Oiá livrou Xangô dos inimigos.

O masculino travestido de feminino, no relato acima, pode ser lido como o ato de colocar-se no lugar do outro, com vista à compreensão de seu oposto complementar. Ao se vestir como Iansã (a esposa com quem Xangô mais apresenta compatibilidade de elementos, pois com ela divide os dominios do fogo, do raio e do trovão; ao mesmo tempo em que a ela se opõe, pois Xangô é Orixá que pulsa tão intensamente a vida que repulsa o mundo dos mortos, reino em que Iansã se sente à vontade), Xangô, por meio da representação do feminino, reforça o seu masculino de modo equilibrado e maduro. Assim, não

perde sua cabeça (seu Ori, sua consciência)<sup>8</sup> e não se deixa vencer pelos inimigos (instintos, temores, inconsciência). Como na imagem da balança da justiça, domínio de Xangô, os pratos assumem posições equânimes ou com oscilações compreensíveis rumo ao equilibrio.

A escolha pela transcrição literal se deve ao fato de Prandi, em seus textos literários, ser um verdadeiro griô (contador de histórias), mestre das palavras que busca honrar, na escrita, a oralidade africana.

A cabeça humana, na tradição iorubá, receptáculo do conhecimento e do espírito, é tão importante que cada Orixá tem seu Ori. É alimentado, como no caso do Bori, a fim de manter-se equilibrado. Trata-se, ainda, da consciência presente em toda a natureza e seus elementos, guiada pelo Orixá (força específica).

### Orikis

Os orikis abaixo são transcriações literárias de Antonio Risério a partir do iorubá:

### Oriki de Xangô

Lasca e racha paredes Racha e crava pedras de raio Encara feroz quem vai comer Fala com o corpo todo Faz o poderoso estremecer Olho de brasa viva Castiga sem ser castigado Rei que briga e me abriga

### Outro oriki de Xangô (fragmentos)

Afonjá, chefe de Kossô, a folha já fortalece Aquele que dansa<sup>9</sup> entre crianças Faz o fogo vingar sem que se veja E só notamos o talo das folhas estalando

Derruba no barro quem é burro Ninguém pode corromper o nosso ori Senhor do saber, olho brilhante Ele fende além o alto céu

Murro no muro da mentira Mata varando o olho do mentiroso Mata selando porta e porto Mata quem não sabe pensar

Risério opta pela grafia "dansa" por acreditar que a letra "s" esteja mais de acordo para o vocábulo, interpenetrando, assim, forma e conteúdo, em feliz coreografia.

Alaganju, destelha casa alheia e atelha a sua Água ao lado do fogo no seio do céu Alado escala rápido o alto céu Faz o fogo cair do meio do céu

Nesses orikis, Xangô aparece como justiceiro, por meio das pedras e do fogo, num senso de justiça que se aproxima da Lei de Talião ("olho por olho, dente por dente"), a qual precisa ser compreendida no contexto cultural em que os orikis foram concebidos. Por outro lado. Xangô é também aquele que celebra a vida. "dansa entre crianças"  $^{10}$  e "fala com o corpo todo", de modo elegante, viril e eloquente.

# PONTOS CANTADOS

Pedra rolou, Pai Xangô, lá na pedreira Afirma ponto, meu Pai, na cachoeira

Tenho meu corpo fechado Xangô é meu protetor

Segura pemba, meu filho, Pai de cabeça chegou

Xangô aparece em seus pontos de força (pedras/cachoeira com pedras). O ponto cantado sugere que o filho risque o ponto de Xangô (Pai) com pemba, espécie de giz comum em rituais em religiões de matriza fricana, cuja origem (calcário), embora associada de modo geral aos Orixás, Guias e Entidades, não deixa de ligar-se diretamente aos elementos de Xangô. Conforme citado na nota anterior.

Muito mais do que meio de identificação de Orixás, Guias e Entidades, os pontos riscados constituem fundamento de Umbanda, sendo instrumentos de trabalhos magisticos, riscados com pemba, bordados em tecidos, etc. Funcionam como chaves, meios de comunicação entre os planos, proteção, tendo diversas outras funções também tanto no plano dos encarnados quanto no da Esniritualidade.

Estava olhando a pedreira Uma pedra rolou

Ela veio rolando Bateu em meu pés E se fez uma flor

Quem foi que disse Que eu não sou filho de Xangô?

Ele mostra a verdade Se atira uma pedra Ela vira uma flor Toda verdade de justiça e proteção Filho de Pai Xangô ninguém joga no chão

Quantos lírios já plantei no meu jardim Cada pedra atirada é um lírio pra mim

Ponto cantado em que Xangô aparece a ensinar que as pedras (seu elemento), geralmente associadas às dificuldades, pela força do Orixá, transformam-se em lírio (flor que evoca Xangô). As lições trazidas pelas dificuldades fortalecem e são belas. Xangô, Orixá que mostra a verdade (na África aparece em oposição à mentira), não permite que seus filhos (leia-se "todos os filhos") caiam no chão indevidamente e/ou ai figuem sem se levantarem mais experientes e sábios.

Lá em cima daquela pedreira Tem um lírio de meu Pai Xangô Kaô, Kaô Kaô Cabecile, meu Pai!

Há versões deste ponto em que, em vez de "lírio", aparece "livro". Já foi mencionada a importância do livro como elemento simbólico de Xangô, como aparece em diversas das relações sincréticas do Orixá com santos católicos e Moisés

# MPB

# Canto de Xangô

(Vinícius de Moraes e Baden Powell)

Eu vim de bem longe, eu vim, nem sei mais de onde é que eu vim Sou filho de rei, muito lutei pra ser o que eu sou Eu sou negro de cor, mas tudo é só amor em mim Tudo é só amor, para mim Xangó Agodó Hoje é tempo de amor Hoje é tempo de dor, em mim Xangô Agodó

Salve, Xangô, meu Rei Senhor Salve meu Orixá Tem sete cores sua cor Sete dias para a gente amar Salve Xangô, meu Rei Senhor Salve meu Orixá Tem sete cores sua cor Sete dias para a gente amar

Mas amar é sofrer Mas amar é morrer de dor Xangô, meu Senhor, saravá! Me faça sofrer Ah, me faça morrer Mas me faça morrer de amar Xangô, meu Senhor, saravá! Xangô Avodô!

Este é um dos mais célebres afrosambas de Vinícius de Moraes e Baden Powell, (Os Afrosambas, 1966). Em diversos projetos que coordenci, peço sempre que o verso Eu sou negro de cor, mas tudo é só amor em mim seja substituído por Eu sou negro de cor e tudo é só amor em mim, para que não haja interpretações equivocadas a respeito da exaltação do negro — em cuja cor, segundo o texto, haveria sete cores, o que pode ser lido e interpretado como a sintese, o amálgama da cultura popular, das religiões de matriz africana, do povo negro e da Bahia, que tanto encantou Vinícius de Moraes.

Xangô te xinga (Leandro Medina)

Sim, você sabe
Por tudo que fiz
Basta você sentir saudades
Que eu tô na linha
Nesse caso dava pra dizer
Revigorou o fino frio
De longe, de onde o amor vinha

Aí fiz você pra ver e ouvir Combinei melodias sutis Maracatu correrás Pro amor que eu vou dizer

Presente en toda mi vida Segura o pranto quem chorou Xangô te xinga Segura o pranto, quem chorou fui eu Virou no santo que baiou Sambou neguinha E, no entanto, quem dançou fui eu

Sucesso do disco Quando o céu clarear (2007), de Fabiana Cozza, esta canção usa das aliterações (XANgô te XINga) para tratar de amor interrompido de modo divertido, posto que incisivo (xingamento), chamando à razão a voz poética, ou para não se perder na mágoa e em lamentações, ou por haver, sim, perdido o amor, o sujeito de suas afeições.

# Xangô

(Toni Costa, Lan Lan, Mart'nália)

Baba nagô Xangô mandou chamar Baba nagô Xangô mandou chamar Obá vaô No toaue de orixá Xangô! Xangô! Vem ver o sol raiar Vem madrugar Pras águas de oxalá Logun-Edé tá de lanca Oxóssi vai cacar Baba nagô também tranca Palha pra enfeitar Xangô! Xangô! Xangô mandou chamar Oxum iá vem Cantando seu vlá Vem pro tempo Abre o leque pras moças sambar Ela vem pro terreiro formosa

Babanagô Xangô mandou chamar Obá yaô No toque de orixá Iluminada noite, Lua cheia que chegou A madrugada trouxe O batuaue de Xangô

Partideiro vai se apaixonar

Faixa do disco Hoje de noite (2008) da Banda Moinho, Xangô é o grande agregador dos demais Orixás, todos chamados por ele para o batuque, o xirê, o samba.

### Três Coruna

(Tradição afro brasileira - adaptação de Tatá Monalê e Carlinhos Brown)

Xangô três coruna Vem da Ilha de Nagô Ninguém sabe de onde Eu venho

Ninguém sabe de onde Eu sou Xangô três coruna Vem da Ilha de Nagô

Lindo registro/resgate no disco Candombless (2010), de Carlinhos Brown. Observe o neologismo criado por Brown: Candombless = Candomblé + to bless (benzer, em inglês). Nesse disco-bênção, não poderia faltar essa linda homenagem a Xangô.

## Babá Alapalá (Gilberto Gil)

Aganju, Xangô Alapalá, Alapalá, Alapalá Xangô, Aganju

O filho perguntou pro pai:
"Onde é que tá o meu avô
O meu avô, onde é que tá?"

O pai perguntou pro avô: "Onde é que tá meu bisavô Meu bisavô, onde é que tá?"

Avô perguntou bisavô: "Onde é que tá tataravô Tataravô, onde é que tá?"

Tataravô, bisavô, avô

Pai Xangô, Aganju Vîva Egum, babá Alapalá! Aganju, Xangô Alapalá, Alapalá, Alapalá Xangô, Aganju

Alapalá, Egum, espirito elevado ao céu Machado alado, asas do anjo Aganju Alapalá, egum, espirito elevado ao céu Machado astral, ancestral do metal Do ferro natural Do corpo preservado Embalsamado em bálsamo sagrado Corpo eterno e nobre de um rei nagó Xaneó

Esta canção de Gilberto Gil, do disco Gilberto Gil (1971), gravada por diversos intérpretes, evoca o sentido de ancestralidade, por meio do arquétipo de Xangô em seu aspecto mítico-histórico.

### ORAÇÕES

Orações recolhidas por Ernesto Santana e Eulina d'Iansã.

# Prece a Xangô

Senhor de Oyó,
Pai justiceiro e dos incautos,
Protetor da fe e da harmonia,
Kaó Cabecilé do Trovão.
Kaó Cabecilé da Justiça.
Kaó Cabecilé, meu Pai Xangó.
Morador no alto da pedreira,
Dono de nossos destinos.
Livrai-nos de todos os males,
De todos os inimigos visíveis e invisíveis,
Hoje e sempre, Kaó, meu Pai.

# Oração a Xangô

Kaô, meu Pai, Kaô. O senhor, que é o Rei da Justiça, Faça valer por intermédio De seus doze ministros a vontade divina. Purifique minha alma na cachoeira. Se errei, conceda-me a luz do perdão. Faça de seu peito largo e forte Meu escudo, Para que os olhos de meus inimigos Não me encontrem. Empreste-me sua força de guerreiro Para combater a injustiça e a cobiça. Minha devoção ofereço. Que seja feita a justiça para todo o sempre. O senhor é meu Pai e meu defensor. Conceda-me a graça de receber sua luz E de merecer sua proteção. Kaó. me Na Kaó. meu Pai Xaneô. Kaó.

### Proteção de Xangô

Senhor, meu Pai, o infinito é tua grande morada no espaço; teu ponto de energia é nas pedras das cachoeiras. Com tua justiça fizeste uma construção digna de grande rei. Meu Pai Xangō, tu que és defensor da justiça de Deuse dos homens, dos vivos e dos além-morte, tu, com tua machadinha de ouro, defende-me das injustiças, acobertando-me das mazelas, das dividas, dos perseguidores malintencionados. Protegei-me, meu glorisos São Judas Tadeu, Pai Xangō na Umbanda. Sê sempre justiceiro nos caminhos em que eu venha a passar. Com a força desta prece, sempre contigo estarei, me livrando do desespero e da dor, dos inimigos e dos invejosos, dos individuos de mau caráter e dos falsos amigos. Axé.

#### OXIIM

Orixá do feminino, da feminilidade, da fertilidade, ligada ao rio de mesmo nome, em especial em Oxogbó, Ijexá (Nigéria). Senhora das águas doces, dos rios, das águas quase paradas das lagoas não-pantanosas, das cachoeiras e, em algumas qualidades e situações, também da beira-mar. Perfumes, jóias, colares, pulseiras e espelho alimentam sua graça e beleza.

Filha predileta de Oxalá e de Iemanjá, foi esposa de Oxóssi, de Ogum e, posteriormente, de Xangô (segunda esposa). Senhora do ouro (na África, cobre), das riquezas, do amor. Orixá da fertilidade, da maternidade, do ventre feminino, a ela se associam as crianças. Nas lendas em torno de Oxum, a menstruação, a maternidade, a fertilidade, enfim, tudo o que se relaciona ao universo feminino é valorizado. Entre os iorubás, tem o título de Ialodê (senhora, lady), comandando as mulheres, arbitrando litígios e responsabilizando-se pela ordem na feira.

No jogo dos búzios, é ela quem formula as perguntas, respondidas por Exu. Os filhos de Oxum costumam ter boa comunicação, inclusive no que tange a presságios. Oxum, Orixá do amor, favorece a riqueza espiritual e material, além de estimular sentimentos como amor, fraternidade e união.

### Características

Animal: pomba rola.

Bebida: champanhe.

Chacra: um bilical.

Cor: azul (amarelo).

Comemoração: 08 de dezembro.

Com idas: banana frita, ipeté, om olocum, moqueca de peixe e pirão (com cabeça de peixe), quindim.

Contas: cristal azul (amarelo).

Corpo humano e saúde: coração e órgãos reprodutores femininos.

Dia da semana: sábado.

Elemento: água.

Elementos incompatíveis: abacaxi, barata.

Ervas: colônia, macaçá, oriri, santa-luzia, oripepê, pingo-d'água, agrião, dinheiro-em-penca, manjericão branco, calêndula, narciso, vassourinha (menos para banho), erva-de-santa-luzia (menos para banho), jasmim (menos para banho).

Essências: lírio rosa

Flores: lírio, rosa amarela.

Metal: ouro

Pedra: topázio (azul e amarelo).

Planetas: Vênus, Lua.

Pontos da natureza: cachoeira e rios.

Saudação: Ora ye ye o! A ie ie u! ("Salve, Mãe das Águas!)

Símbolos: cachoeira, coração.

Sincretismo: Nossa Senhora Aparecida, Nossa Senhora das Cabeças, Nossa Senhora da Conceição, Nossa Senhora de Fátima, Nossa Senhora de Lourdes, Nossa Senhora de Nagaré

### SINCRETISMO

#### NOSSA SENHORA APARECIDA

(12 de outubro)

A aproximação de Oxum com Nossa Senhora Aparecida se dá por diversos fatores, sobretudo porque aquela que é hoje a Padroeira do Brasil foi encontrada (imagem escurecida que foi associada à pele negra) no rio Paraíba, em 1717. Além disso, Nossa Senhora Aparecida, rainha, tem um manto salpicado de dourado, bem como uma coroa de ouro, que lhe foram acrescidos ao longo do tempo.

### REGISTROS

### Itãs

Oxalá tinha três mulheres, sendo a principal uma filha de Oxum. As outras duas nutriam grande ciúmes da filha de Oxum, a qual cuidava dos paramentos e das ferramentas de Oxalá.

Sempre buscando prejudicar a filha de Oxum, um dia em que as ferramentas de Oxalá secavam ao sol enquanto a filha de Oxum cuidava de outros afazeres, as outras duas esposas os pegaram e j ogaram ao mar. A filha de Oxum ficou inconsolável.

Uma menina que era criada pela filha de Oxum tentou consolá-la, porém nada animava a principal esposa de Oxalá. Ouvindo um pescador passando pela rua apregoando seus peixes, a filha de Oxum pediu para a menina comprar alguns para a festa que organizava. Quando os peixes foram abertos, ali estavam as ferramentas de Oxalá.

As outras duas esposas de Oxalá não desistiram de prejudicar a filha de Oxum e armaram um novo esquema.

No dia da festa, ao lado do trono de Oxalá, à sua direita, estava a cadeira da esposa principal. Em dado momento, quando ela se ausentou, as outras duas esposas colocaram na cadeira um preparado mágico. Quando a esposa principal de Oxalá se sentou, percebeu que estava sangrando e saiu em disparada. Oxalá, indienado por ela haver quebrado um tabu, expulsou-a.

A filha de Oxum, então, foi à casa de sua mãe, em busca de auxílio. Oxum

preparou-lhe um banho de folhas numa bacia. Depois do banho, envolveu a filha em panos limpos e a pôs para descansar numa esteira. A água da bacia, vermelha, havia se transformado nas penas ecodidé, raras e preciosas.

Oxalá gostava muito dessas penas, porém tinha dificuldade em encontrá-las. Ouviu dizer que Oxum tinha essas penas, pois a filha de Oxum andara aparecendo em algumas festas ornada com penas ecodidé. Foi então, à casa de Oxum, onde encontrou a própria esposa, que reabilitou.

Oxalá colocou uma pena vermelha em sua testa e decretou que, a partir daquele dia, os iniciados passariam a usar uma pena igual em suas testas, ornando as cabeças raspadas e pintadas, para que os Orixás mais facilmente os identificassem.

Um dos mais lindos itãs a respeito do feminino e da compreensão de seus ciclos por parte do masculino. Note que Oxalá, para quem o vermelho é tabu, acaba por incorporar essa cor em respeito ao feminino.

\* \* \*

Um dia, Orunmilá saiu para um passeio, acompanhado de seu séquito. Pelo caminho, encontrou outro séquito no qual se destacava uma linda mulher. Enviou então Exu, seu mensageiro, para saber quem era ela. A mulher se identificou como Iemanjá, rainha das águas e esposa de Oxalá.

Exu repassou a informação a Orunmilá, que solicitou que ela fosse convidada para seu palácio. Iemanjá não atendeu ao convite de pronto, mas um dia foi ao palácio de Orunmilá, de onde voltou erávida e deu à luz uma linda menina.

Iemanjá tinha outros filhos com seu marido. Então, Orunmilá enviou Exu para comprovar se a menina seria sua filha. O mensageiro verificou se ela teria mancha, marca ou caroço na cabeça. Conforme as marcas de nascença, a paternidade foi comprovada e atribuída a Orunmilá.

A menina foi, então, levada para viver com o pai, que lhe satisfazia as vontades, os caprichos e a cobria de dengos.

Essa menina é Oxum

K # 1

Desde o início do mundo os Orixás masculinos decidiam tudo, e excluíam as mulheres. Como Oxum não se conformava com essa atitude, deixou as mulheres estéreis. Os homens foram consultar Olorum, que os aconselhou a convidar Oxum e as outras mulheres para participarem das reuniões e decisões. Assim fizeram, e as mulheres voltaram a gerar filhos.

O feminino, complementar ao masculino, forma a dualidade de onde brota e viceja a síntese da criação.

### Orikis

O oriki abaixo é uma transcriação do iorubá para o português feita por Antonio Risério

Oxum, mãe da clareza Graça clara Mãe da clareza

Enfeita filho com bronze Fabrica fortuna na água Cria crianças no rio

Brinca com seus braceletes Colhe e acolhe segredos Cava e encova cobres na areia

Fémea força que não se afronta Fémea de quem macho foge Na água funda se assenta profunda Na fundura da água que corre

Oxum do seio cheio Ora Ieiê, me proteja És o que tenho – Me receba.

Delicadeza, sensualidade e maternidade são alguns dos atributos elencados e cantados nesse oriki.

# PONTOS CANTADOS

Eu vi Mamãe Oxum chorando Foi uma lágrima que eu fui Apará (2X) Ora iê iê, oh minha Mãe Oxum Oh deixa a nossa Umbanda melhorar (2X)

Eu vi Mamãe Oxum na cachoeira Senta na beira do rio (2X) Colhendo lírio lírio ê, colhendo lírio lírio ah Colhendo lírio pra enfeitar o seu congá (2X)

Associada às águas doces, às cachoeiras, por vezes chorando (lágrimas: pequenas cachoeiras que brotam dos olhos, da alma). Oxum é a mãe amorosa.

No primeiro ponto há um trocadilho entre o verbo "aparar" e a qualidade "Apará" de Oxum, guerreira que, além do espelho, carrega uma espada e caminha com Ogum e Iansã.

### MPB

## É d'Oxum (Geronimo Santana/Vevé Calazans)

Nessa cidade todo mundo é d'Oxum Homem, menino, menina, mulher Toda essa gente irradia a magia Presente na água doce Presente na água salgada e toda cidade brilha Presente na água doce Presente na água salgada e toda cidade brilha Seia tenente ou filho de pescador Ou importante desembargador Se dar presente é tudo uma coisa só A força que mora n'água Não faz distinção de cor E toda cidade é d'Oxum A forca que mora n'água Não faz distincão de cor E toda cidade é d'Oxum É d'Oxum, é d'Oxum ô, é d'Oxum

Refrão Eu vou navegar

Eu vou navegar nas ondas do mar eu vou Navegar, eu vou navegar Eu vou navegar nas ondas do mar eu vou Navegar, eu vou navegar Eu vou navegar nas ondas do mar eu vou Navezar, eu vou navegar é d'Oxum

"É d'Oxum" tornou-se verdadeiro hino da cidade de Salvador, não havendo festa pública, apresentação musical e outros em que não seja tocada, cantada, coreografada e acompanhada por todos.

Oração de Mãe Menininha (Dorival Cavmmi) Ai! Minha mãe Minha mãe Menininha Ai! Minha mãe Menininha do gantoise

A estrela mais linda, hein Tä no gantoise E o sol mais brilhante, hein Tä no gantoise A beleza do mundo, hein Tä no gantoise E a mão da doçura, hein Tä no gantoise O consolo da gente, ai Tä no gantoise E a Oxum mais bonita hein Tä no antoise

Olorum quem mandou essa filha de Oxum Tomar conta da gente e de tudo cuidar Olorum quem mandou eô ora iê iê ô

Ícone do Candomblé, conhecida por sua doçura, Menininha era filha de Oxum, da qualidade Merim.

Como relato em meu livro Xirê: Orikais – Canto de amor aos Orixás, em minha infância, eu ouvia fascinado minha mãe cantar os versos de "Oração à Mãe Menininha": ai, minha mãe, minha mãe Menininha, pois achava tão sensível ela chamar a própria mãe, idosa e já desencarnada, de menininha. Não imaginava haver uma ialorixá com esse nome, esse apelido carinhoso. Também minha mãe usava em minha infância perfume de alfazema, aquele mesmo cheiro bom das festas de largo de Salvador que eu frequentaria anos depois, o mesmo com que gosto de perfumar minha Mãe Oxum.

Minha primeira ida ao Gantois se deu depois de várias estadas em Salvador, acompanhado por uma das idealizadoras do Memorial de Mãe Menininha, a restauradora Norma Cardins, a quem muito agradeço e quem costumo chamar de dona das ruas da Bahia, pelo acesso que me franqueia a lugares históricos, reservas técnicas de museus, festas e outros. De Norma recebi, ainda, o exemplar de Memorial Mãe Menininha do Gantois, rico volume com seleta do acervo do Memorial, com a seguinte dedicatória: "Ele, esse exemplar, foi lancado no quarto dos santos antes do lancamento oficial. Tem., sim, muito Axé."

# O Canto de Oxum

# (Vinícius de Moraes e Toquinho)

Nhem-nhem-nhem Nhem-nhem-nhem-xorodô Nhem-nhem-nhem-xorodô É o mar, é o mar Fé-ſé xorodô...

Xangô andava em guerra, Vencia toda a terra, Tinha, ao seu lado, Iansã Pra lhe ajudar

Oxum era rainha, Na mão direita tinha O seu espelho, onde vivia A se mirar

Quando Xangô voltou, O povo celebrou Teve uma festa que Ninguém mais esqueceu

Tão linda Oxum entrou, Que veio o rei Xangô E a colocou no trono Esquerdo ao lado seu.

Iansã, apaixonada, Cravou a sua espada No lugar vago que era O trono da traição.

Chamou um temporal E, no pavor geral, Correu dali, gritando A sua maldição: "Eparrei, Iansã!"

A canção recria a disputa entre Oxum e Iansã pelo amor de Xangô, retratada em tantos relatos mitológicos.

# Quando o céu clarear

### (Roque Ferreira)

Quando o céu clarear por cima do meu congado Oxum vai descer com Xangó num cortejo dourado Flor que a noite adormeceu vai despertar, perfumar o Rio, a fonte, a lagoa e a beira do mar Oxum vai se banhar nos braços de Xangó quando céu Clarear

Quando o céu clarear, quando o céu clarear, vou levar Meu amor pra lá quando o céu clarear [refrão 2x]

O meu amor vai se iluminar quando o povo das águas Chegar e a estrela de Oxum brilhar Obá de Xangô vai batendo o tambor pra meu amor Dancar

Quando o céu clarear...

O amor de Oxum por Xangô, a relação entre a água e o fogo, a síntese entre esses dois elementos dão o tom dessa canção.

### Oxum para crianças

Este texto eu escrevi para crianças, num ciclo de narrativas e relatos sobre labás:

Oxum é menina que gosta de rios e cachoeiras, sempre dengosa, bem-vestida, aprumada. Adora arrumar os cabelos ao som das águas e se olhar no espelho para ver como está o penteado.

Por onde Oxum passa os peixes também navegam, trazendo colorido para as águas. Oxum senta-se nas pedras e acaricia o dorso dos peixes com os pés.

Gosta de dançar na areia, à luz da lua. Pisa mansinho, miudinho, quase não se escutam seus passos.

Os pássaros comem em suas mãos, pois sentem-se em casa. Sentem também o amor e a doçura de Oxum. Ela gosta de alegria, música, poesia, festa. Quer ver Oxum contente é convidá-la pra uma festa!

Oxum também gosta muito de flores, em especial as amarelas. Imagine sua alegria quanto vê um campo de girassóis! Seus amigos costumam fazer a seguinte surpresa: preparam um balaio bem bonito com flores e vão devagarinho até a beira do rio, colocam o balaio nas águas, batem palmas e cantam. Quando Oxum se vira para ver de onde vem tanta festa, o balaio segue a correnteza em

sua direção, ela sorri e abre os braços para receber o presente. Todos ficam muito contentes. Outros preferem colocar rosas perto da cachoeira, que ela recolhe. Há também amigos que preferem plantar flores perto de uma cachoeira, para ela poder passear entre elas, até mesmo se sentar ali, ajeitar a roupa e, claro, ajeitar os cabelos.

Quando Oxum caminha, na verdade ela dança! E não poderia ser diferente: o som de suas pulseiras convida o corpo a uma coreografia suave, ritmada.

Seu sorriso é sincero, acolhedor. Porém, como não existem apenas águas calmas, mas corredeiras fortes e rodamoinhos, Oxum também se zanga, em especial com toda a sujeira, todo o lixo jogados sem suas águas. Então seu olhar fica firme, ela bota a mão na cintura, bate o pezinho e aponta o dedo na direção dos sujismundos, pedindo que tomem mais cuidado com os rios, as nascentes, com todas as águas. Ensina as crianças a não escovarem os dentes com a torneira aberta, a beberem água enquanto brincam e estudam, a não entrarem em águas onde não dá pé e a correnteza é braba.

No geral, Oxum resolve tudo na maior calma. Um dia, alguém estava muito nervoso e queria discutir com Oxum. Ela deixou a pessoa esperando um bocado de tempo enquanto arrumava os cabelos, ajeitava as pulseiras, enfim. Quando terminou de se arrumar, a pessoa já havia ido embora e nem estava mais irritada.

Oxum adora comer com os amigos à beira d'água, curtindo a paisagem. Gosta muito de banana frita e ipeté (feito à base de inhame), omolucum (prato preparado com feijão fradinho), moqueca e pirão de peixe. De sobremesa, prefere quindim, aquele bem-feitinho, parecendo um sol.

Assim é Oxum, essa menina.

#### IANSÃ

Orixá guerreira, senhora dos ventos, das tempestades, dos trovões e também dos espiritos desencarnados (eguns), conduzindo-os para outros planos, ao lado de Obaluaê. Divindade do rio Níger, ou Oya, é sensual, representando o arrebatamento, a paixão. De temperamento forte, foi esposa de Ogum, e depois a mais importante esposa de Xangô (ambos tendo o fogo como elemento afim). Irrequieta e impetuosa, é a senhora do movimento e, em algumas casas, também a dona do teto da própria casa.

Uma de suas funções espirituais é trabalhar a consciência dos desencarnados que estão à margem da Lei, para, então, poder encaminhá-los a outra linha de evolução.

### Características

Animais: borboleta (inseto), cabra amarela, coruja rajada.

Bebida: champanhe.

Chacras: cardíaco e frontal.

Cor: amarela (coral).

Comemoração: 04 de dezembro (Santa Bárbara).

Comidas: acarajé, ipeté, bobó de inhame.

Contas: coral - amarelo, bordô, marrom ou vermelho.

Dia da semana: quarta-feira.

Elemento: fogo.

Elementos incompatíveis: abóbora, rato.

Ervas: cana-do-brejo, erva-prata, espada-de-lansã, folha-de-louro (menos para banho), erva-de-santa-bárbara, folha-de-fogo, colônia, mitanlea, folha da canela, peregum amarelo, catinga-de-mulata, parietária, pára-raio.

Essência: patchouli.

Flores: amarelas ou corais.

Metal: cobre.

Pedras: coral, cornalina, granada, rubi.

Planetas: Júpiter, Lua.

Ponto da natureza: bambuzal. Saudação: *Eparrei!* (Salve!) Símbolos: iruguerê, raio.

Sincretismo: Santa Bárbara, Santa Joana d'Arc, Santa Catarina.

# SINCRETISMO

SANTA BÁRBARA (04 de dezembro) Segundo a tradição, Bárbara vivia encarcerada numa torre pelo próprio pai. Convertida à fê crista, fugiu e foi condenada à morte. O pai, substituindo o algoz, cortou-lhe o pescoco com uma espada, sendo, então, atimeido por um raio.

### REGISTROS

<u>Itãs</u>

Oiá não podia ter filhos e, então, consultou um babalaô, que lhe aconselhou a fazer uma oferenda com carneiro (agutã), búzios e roupas coloridas.

Iansă cumpriu o combinado à risca e teve nove filhos. Quando ia ao mercado vender azeite de dendê todos comentavam "Lá vai Iansă!", ou seja, "Lá vai aquela que se tornou mãe nove vezes!".

Em sinal de respeito e gratidão, Iansã não mais comeu carneiros.

\* \* \*

Iansă não podia ter filhos e por isso procurou um babalaô<sup>11</sup>. Ele lhe explicou que engravidaria somente quando fosse possuída violentamente por um homem.

Xangô, um dia, possuiu lansă com violência e ela deu à luz nove filhos. Dos nove, oito eram mudos, e lansă procurou novamente o babalaô, que lhe disse para fazer oferendas.

Algum tempo depois nasceu um filho que não era mudo, mas tinha a voz bem rouca, cavernosa. Esse filho era Egungum, ancestral de cada familia e cada cidade.

Quando Egungum vem dançar com seus descendentes, usando suas paramentas específicas, a única mulher diante da qual ele se curva é Iansã.

\* \* \*

O sacerdote de Ifá é o Babalaô ("pai do segredo"; não confundir com o babalaô de Umbanda, sinônimo de dirigente espiritual ou babá). O Alabá é o chefe dos Oluôs (o oluô é um grau entre os sacerdotes de Ifá), sendo alabá também o sacerdote-chefe da sociedade secreta Egungum, bem como título de honra de algumas autoridades do Candomblé, o que não deve ser confundido. O iniciante é chamado de Kelxereaô-Ifá, tornando-se Omo-Ifá (filho de Ifá) após o chamado pacto. O sistema divinatório de Ifá, aliás, não se restringe apenas aos búzios, mas abarca outras técnicas, dentre elas os iquines (16 caroços de dendê) e o opelê (corrente fina, aberta em duas, contendo cada parte 04 caroços de dendê). O Culto a Ifá, cujo patrono é Orunmilá (símbolo: camaleão), tem crescido no Brasil, havendo diversas casas a ele dedicadas. Tanto Orunmilá quanto Exu têm permissão para estarem próximos a Olorum quando necessário, daí sua importância. Senhor dos destinos, Orunmilá rege o plano onfrico; é aquele que

sabe tudo o que se passa sob a regência de Olorum, no presente, no passado e no futuro. Tendo acompanhado Odudua na fundação de Ilê Ifé, é conhecido como "Eleri Ipim" ("testemunho de Deus" - aliás, sua saudação), "Ibikeji Olodumaré" ("vice de Deus"), "Gbaiy egborun" ("o que está na terra e no céu") e "Opitan Ifé" ("o historiador de Ifé"). Por ordens de Olorum, além de ter participado da criação da terra e do homem, Orummilá auxilia cada um a viver seu cotidiano e a vivenciar seu próprio caminho, isto é, o destino para seu Ori (Cabeça). Seus porta-vozes são os chamados babalaôs (pais do segredo), iniciados especificamente no culto a Ifá. No caso dos búzios, entretanto, os babalaôs são cada vez mais raros, sendo os mesmos lidos e interpretados por Babalorixás, ialorixás e outros devidamente preparados (a preparação e as formas de leitura podem variar bastante do Candomblé para a Umbanda e de acordo com a orientação espiritual de cada casa e cada ledor/ledora). Cada ser humano é ligado diretamente a um Odu, que lhe indica seu Orixá individual, bem como sua identidade mais profunda.

Oiá recebeu o conselho de sempre estar ao lado de seu marido, Xangô, e de não retornar à sua terra natal, onde estava sua família.

Com o coração dividido, desconsiderou o conselho e retornou a Irá. Porém, um dia, recebeu a notícia da morte de Xangô e ficou tão triste que transformouse num rio, o Odô Oiá - também conhecido como rio Níger.

\* \* \*

Iansã adorava suas joias. Um dia quis sair de casa com elas, mas seus pais não permitiram, argumentando que era perigoso.

Tempestuosa, Iansã entregou suas jóias a Oxum e varou o teto da casa, voando, ventando.

A liberdade do vento é considerada superior à coqueteria e à vaidade, atributos de Oxum, em oposição à sensualidade eólica de Iansã.

#### Orikis

O oriki abaixo é uma transcriação feita por Antonio Risério.

# Oriki de Oiá-Iansã

Leopardo que come pimenta crua. Mulher de vestes vistosas. Cabaça rara, diante do marido. Eparrei! O que Xangô disser Oiá logo saberá. Ela entende o que Xangô Nem cheegou a falar. E o que ele quiser dizer

Oiá dirá.
É É -par-rei!

Oiá, árvores desarvora.

Adeus, morte.

Minha mãe da roupa de fogo.

Nada de mentiras para ti.

As marcas na tua pele que calam o alabé.

Oiá ó

Mulher neblina no ar.

Oiá, leopardo que come pimenta crua.

Neste oriki, Iansã, mãe e mulher, mais uma vez aparece em paralelismo com alguns atributos de Xangô.

# PONTOS CANTADOS

Iansã Mulher divina do Axé Eparrei, Oyá! Santa Bárbara ela é (2X)

Já trovejou Já relampeou Sua espada luminosa Ela segurou

Eram duas ventarolas, eram duas ventarolas Que iam beirando o mar (2X) Uma era Iansã, eparrei! A outra era Iemanjá, Odociá! (2X)

Na Umbanda, ainda que pertencendo à chamada Linha d'Água (Iabás), Iansã também se associa ao vento, às tempestades e ao tempo.

# MPB

A Deusa dos Orixás (Romildo S. Bastos e Toninho Nascimento)

Iansã, cadê Ogum? Foi pro mar (2X)

Mas Iansã, cadê Ogum? Foi pro mar (2X)

Iansã penteia os seus cabelos macios Quando a luz da lua cheia clareia as águas do rio Ogum sonhava com a filha de Nanã E pensava que as estrelas eram os olhos de Iansã

Mas Iansã, cadê Ogum? Foi pro mar (2X) Iansã, cadê Ogum? Foi pro mar (2X)

Na terra dos orixás, o amor se dividia Entre um deus que era de paz E outro deus que combatia Como a luta só termina quando existe um vencedor Iansã virou rainha da coroa de Xaneô

Mas Iansã, cadê Ogum? Foi pro mar (2X) Iansã, cadê Ogum? Foi pro mar (2X)

Deixa a gira girar (Mateus Aleluia, Dadinho e Heraldo)

Meu Pai veio de Aruanda E a nossa Mãe é a Iansã

Meu Pai veio de Aruanda E a nossa Mãe é a Iansã

Oh gira deixa a gira girar Oh gira deixa a gira girar

Deixa a gira girar, saravá Iansã! É Xangô e Iemanjá Deixa a gira girar

Oh gira deixa a gira girar Oh gira deixa a gira girar

Dois clássicos da MPB que consagraram Iansã e outros Orixás no imaginário da cultura afro-brasileira, levando conceitos religiosos e espirituais, mitos e tradicões para fora dos muros dos terreiros.s

#### NANÃ

Associada às águas paradas e à lama dos pântanos, Nanã é a decana dos Orixás. De origem daomeana, incorporada ao panteão iorubá, foi a primeira esposa de Oxalá, tendo com ele três filhos: Iroko (ou Tempo), Obaluaê (ou Omolu) e Oxumaré.

Senhora da vida (lama primordial) e da morte (dissolução do corpo físico na terra), seu símbolo é o ibiri, feixe de ramos de folha de palmeiras, com a ponta curvada e enfeitado com búzios. Segundo a mitologia dos Orixás, trata-se do único Orixá a não ter reconhecido a soberania de Ogum por ser o senhor dos metais: pormetais. Por isso, nos Cultos de Nação, o corte (sacrifício de animais) feito a Nanã nunca é feito com faca de metal. Presente na chuva e na garoa: banhar-se com as águas da chuva é banhar-se no e com o elemento de Nanã.

No tocante à reencarnação, envolve o espírito numa irradiação única, diluindo os acúmulos energéticos e adormecendo sua memória, de modo a ingressar na nova vida sem se lembrar das anteriores. Representa, ainda, a menopausa, enquanto Oxum estimula a sexualidade feminina e Iemanjá, a maternidade.

Nanã rege a maturidade, bem como atua no racional dos seres.

### Características

Animais: cabra, galinha e pata brancas.

Bebida: champanhe.

Chacras: frontal e cervical (nishudda).

Cores: roxo ou lilás (branco e azul).

Comemoração: 26 de julho (Sant'Ana).

Comidas: aberum, feijão preto com purê de batata doce, mungunzá.

Contas: contas, firmas e miçangas de cristal lilás.

Corpo humano e saúde: dor de cabeça e problemas intestinais.

Dias da semana: sábado, segunda-feira.

Elemento: água.

Elementos incompatíveis: lâminas, multidões.

Ervas: manj ericão roxo, ipê roxo, colônia, folha-da-quaresma, erva-depassarinho, dama-da-noite, canela-de-velho, salsa-da-praia, manacá.

Essências: dália, limão, lírio, narciso, orquídea.

Flores: roxas.

Metais: latão, níquel.

Pedras: ametista, cacoxenita, tanzanita.

Planetas: Lua e Mercúrio

Pontos da natureza/de firmeza: águas profundas, cemitérios, lama, lagos, pântanos.

Saudação: Saluba, Nanã! ("Nós nos refugiamos em Nanã!"; ou "Salve a

Senhora da Lama/do Poço!", ou ainda "Salve a Senhora da Morte!")

Símbolos: chuva, ibiri.

Sincretismo: Sant'Ana.

### SINCRETISMO

NOSSA SENHORA DE SANT'ANA

(26 de julho)

Segundo a tradição, mãe de Maria e, portanto, avó de Jesus. Esposa de São Joaquim.

# REGISTROS

Itãs

Quando recebeu ordens de Olorum para criar o homem, Oxalá se utilizou, sem sucesso, de várias matérias-primas.

Tentou o ar, mas o homem se desfez rapidamente. Experimentou a madeira, mas o homem ficou muito duro. O mesmo, e com mais intensidade, aconteceu com a pedra. Com o fogo, nada feito, pois o homem se consumiu. Oxalá tentou outros elementos, como água e azeite.

Então Nanã, com seu ibiri, apontou para o fundo do lago e de lá retirou a lama, que entregou a Oxalá para ele fazer o homem. Deu certo: o homem foi modelado de barro e, com o sopro de Olorum, ganhou vida.

Quando morre, o corpo físico do homem retorna à terra de onde veio por empréstimo de Nanã.

Nanã, a força do feminino como co-participante da criação do homem. Animus e anima integrados.

\* \* \*

Nană teve dois filhos: Oxumaré e Omolu. Oxumaré era lindo, Omolu era feio. Então Nană cobriu Omolu com palhas para que não fosse visto e ninguém risse dele.

Quanto a Oxumaré, que tinha a beleza do homem, da mulher e das cores, Nanã o elevou até o céu e aí o pregou, onde pode ser admirado em suas cores, quando o arco-íris vem com a chuva.

No fundo, os dois filhos passaram a viver solitariamente e longe da mãe. A partir do itã, pode-se refletir sobre a opção entre "criar os filhos para o mundo" ou superprotegê-los.

Nanã e Ogum eram rivais.

Ogum é o senhor do ferro, do aço e dos metais. Sem ele, não havia sacrifícios. Por isso era sempre louvado, lembrado antes dos sacrifícios rituais.

Irritada com o devotamento a Ogum, Nanā afirmou que não precisaria mais dele. Ogum perguntou como comeria sem faca. Nanā decretou que os sacrificios a ela seriam feitos sem faca e, portanto, sem a necessidade de se pedir licença a Ogum.

Passado e presente degladiam. Tecnologia e mudanças. A metalurgia se sobrepondo às eras em que o ferro não era de todo conhecido ou utilizado.

#### Orikis

O oriki abaixo (ou fragmento) foi coletado e traduzido por Pierre Verger.

Proprietária de um cajado. Salpicada de vermelho, sua roupa parece coberta de sangue. Orixá que obriga os fon a falar nagó. Minha mãe era inicialmente da região bariba. Água parada que mata de repente. Ela mata uma cabra sem utilizar a faca.

O oriki apresenta alguns aspectos da migração histórica do culto a Nanã, bem como o respeito à particularidade da não-utilização da faca de metal.

# PONTOS CANTADOS

São flores, Nanã, são flores São flores Nanã Buruquê São flores, Nanã, são flores De meu Pai Obaluaê (2X)

Na hora da agonia É ele quem vem nos valer É seu filho, Nanã, é meu pai, Nanã Ele é Obaluaê (2X)

Oh Nanã Adjaosi, olha eu Oh Nanã Adjaosi, olha eu

Oh Nanã, o que pedir Você me dá Oh Nanã o que eu pedir Você me dá Em ambos os pontos Nanã aparece associada a Obaluaê (Adjaosi é uma qualidade de Nanã que caminha com Omolu).

# MPB

Cordeiro de Nanã (Mateus Aleluia)

Fui chamado de cordeiro mas não sou cordeiro não Preferir ficar calado que falar e levar não O meu silencio é uma singela oração a minha santa de fé

Meu cantar vibra as forças que sustentam meu viver Meu cantar é um apelo que eu faço a Nanã ê

SOU DE NANÃ Ê UÁ Ê UÁ Ê UÁ Ê SOU DE NANÃ Ê UÁ Ê UÁ Ê UÁ Ê SOU DE NANÃ Ê UÁ Ê UÁ Ê UÁ Ê

O que peço no momento é silêncio e atenção Quero contar sofrimento que passamos sem razão O meu lamento se criou na escravidão que forçado passei Eu chorei, sofri as duras dores da humilhação Mas ganhei pois eu trazia Nanã é no coração

SOU DE NANÃ Ê UÁ Ê UÁ Ê UÁ Ê SOU DE NANÃ Ê UÁ Ê UÁ Ê UÁ Ê SOU DE NANÃ Ê UÁ Ê UÁ Ê UÁ Ê

A paciência e a sabedoria de Nanã orientam a voz poética, segundo seu relato.

# NANÃ PARA CRIANÇAS

Este texto eu escrevi para crianças, num ciclo de narrativas e relatos sobre Iabás.

Nanã é a avó de quem todos tomam a bênção. É a matriarca doce e firme que protege filhos e netos. Velhinha bastante animada, adora dançar com seus passos lentos. Como seu ritmo é mais suave, Nanã gosta de viver mais recolhida, onde houver águas paradas, em águas profundas, nos lagos e nos pântanos, por exemplo. Também pode ser vista passeando nos cemitérios, como a lembrar a todos nós que nossos corpos um dia vão se juntar à terra, ao pó, à lama.

Carrega sempre consigo o ibiri, uma espécie de feixe de ramos de folhas de palmeiras, com a ponta recurvada e enfeitado com búzios. Com ele nos braços, como a embalar um bebê, Nanã faz sua coreografia, em especial na chuva e na garoa: é uma avozinha radica!!

Anda sempre arrumadinha, alinhada, não gosta de sujeira ou bagunça. Sua cor preferida é o roxo, ou mesmo o iliás. Gosta muito de receber flores com essas cores. Não dispensa um bom prato: aberum (milho torrado e pilado), feijão preto com purê de batata doce e, de sobremesa, mungunzá (canjica).

Os mais velhos contam que, quando recebeu ordens de Olorum (Deus Supremo) para criar o homem, Oxalá (Pai Maior dos Orixás) se utilizou, sem sucesso, de várias matérias-primas. Tentou o ar, mas o homem se desfez rapidamente. Experimentou a madeira, mas o homem ficou muito duro. O mesmo, e com mais intensidade, aconteceu com a pedra. Com o fogo, nada feito, pois o homem se consumiu. Oxalá tentou outros elementos, como água e azeite. Nada funcionava. Então Nanã, com seu ibiri, apontou para o fundo do lago e de lá retirou a lama que entregou a Oxalá para ele fazer o homem. Deu certo: o homem foi modelado de barro e, com o sopro de Olorum, ganhou vida. Por isso, quando morre, o corpo físico do ser humano retorna à terra de onde veio por empréstimo de Nanã, aquela que passeia pelos cemitérios.

Assim é Nanã, essa matriarca.

#### IEM ANJÁ

Considerada a mãe dos Orixás, divindade dos Egbé, da Nação Iorubá, está ligada ao rio Yemojá. No Brasil, é a rainha das águas e dos mares. Protetora de pescadores e jangadeiros, suas festas são muito populares no país, tanto no Candomblé quanto na Umbanda, especialmente no extenso litoral brasileiro. Senhora dos mares, das marés, da onda, da ressaca, dos maremotos, da pesca, da vida marinha em geral.

Conhecida como Deusa das Pérolas, é o Orixá que apara a cabeça dos bebês na hora do nascimento. Rege os lares, as casas, as uniões, as festas de casamento, as comemorações familiares. Responsável pela união e pelo sentido de família, seja por laços consanguineos ou não.

### Características

Animais: peixe, cabra branca, pata ou galinha branca.

Bebidas: água mineral, champanhe.

Chacra: frontal.

Cor: cristal (branco, azul claro, rosa claro, verde claro).

Comemorações: 02 de fevereiro, 08 de dezembro, 15 de agosto.

Comidas: arroz, canjica, camarão, mamão, manjar, peixe.

Contas: contas e miçangas de cristal, com firmas em cristal. Corpo humano e saúde: psiquismo, sistema nervoso.

Dia da semana: sábado

Elemento: água.

Elementos incompatíveis: poeira, sapo.

Ervas: colônia, pata-de-vaca, embaúba, abebê, jarrinha, golfo, rama-de-leite.

Essências: jasmim, rosa branca, crisântemo, orquídea.

Flores: rosas brancas, palmas brancas, angélicas, orquídeas e crisântemos brancos.

Metal: prata.

Pedras: água marinha, calcedônia, lápis-lazúli, pérola, turquesa.

Planeta: Lua.

Ponto da natureza: mar.

Saudações: Odoya!, Odoyá! ou Odofiaba! ("Mãe das Águas!")

Símbolos: lua minguante, ondas, peixes.

Sincretismo: N. sra. das Candeias, N. sra. da Glória, N. sra. dos Navegantes, N. sra. da Imaculada Conceição.

# SINCRETISMO

(Festa: 02 de fevereiro)

Celebrada em diversas localidades do país, em rios e mares. Principalmente as casas de Candomblé festejam Iemanjá nessa data, em diversos pontos do litoral brasileiro

#### NOSSA SENHORA DAS CANDEJAS

Também celebrada em 02 de fevereiro, trata-se da festa de purificação de Nossa Senhora, conforme os preceitos judaicos.

#### NOSSA SENHORA DA GLÓRIA

(Festa: 15 de agosto)

A data associava-se, ainda, à Assunção de Nossa Senhora, que passou a ser celebrada no domingo seguinte ao 15 de agosto, em alteração do calendário da Igreja Católica para atender às particularidades do povo brasileiro.

# NOSSA SENHORA DA IMACULADA CONCEIÇÃO

(Festa: 08 de dezembro)

Enquanto no Candomblé geralmente se celebra Oxum nessa data, na Umbanda a maioria das casas festeja lemanjá, em vários pontos do litoral brasileiro. A Imaculada Conceição de Maria é um dogma da Igreja Católica, proclamado solenemente pelo Papa Pio em 1854, embora houvesse antecedentes na história da Igreja.

# REGISTROS

Itãs

Obatalá e Odudua<sup>12</sup>, Céu e Terra, geraram Aganju e Iemanjá.

Aganju e Iemanjá geraram Orungã, apaixonado pela própria mãe.

Um dia, com o pai ausente, Orungă violentou Iemanjá, que, estarrecida, fugiu em disparada, perseguida por ele. Quando estava prestes a ser alcançada, Iemanjá caiu. Seu corpo cresceu e cresceu, como vales e montanhas. Dos seios sureiram dois rios, que se iuntaram numa lavoa, da qual se formou o mar.

De seu ventre, que também havia crescido de modo incomum, nasceram os Orixás

Diversos mitos abordam questões de tabu, como o incesto. Toda a feminilidade de Iemanjá favorece a reprodução: dos seios túrgidos surgem as águas, fundamentais para a existência; do ventre, nascem os Orixás.

Iemanjá, como seu companheiro Aganju, é fruto do Céu e da Terra: as polaridades horizontais (masculino e feminino) conjugam-se a partir das polaridades verticais (Céu e Terra), corpo e espírito fundamentando a existência. Iemanjá, muito linda, um dia veio à praia e conheceu um pescador, levando-o para sua morada no fundo do mar. Amaram-se com ardor; porém, por ser humano, o pescador morreu afogado. Iemanjá, então, devolveu seu corpo, sem vida

Desejosa de amar, a cada noite se enamora de um pescador que saiu ao mar, leva-o para as profundezas, amam-se, o homem morre afogado e o corpo é devolvido à praía.

Por esse motivo, noivas e esposas pedem a Iemanjá que não leve seus homens e lhe ofertam presentes.

Odudua, aqui, assim como em diversas fontes, aparece como elemento feminino - o que, segundo Verger, resulta da confusão feita com Yemowo por parte de autores que, ao longo do tempo, conjaram-se mutuamente.

Narrativa em que o elemento masculino aparece morto a cada ato sexual, sendo necessário que se encontre outro, à primeira vista assemelha-se à narrativa-base de Scherazade, em que a cada manhã a esposa do príncipe Shariar era morta, sendo necessária nova núpcia. Contudo, no itã, lido em profundidade, o elemento amoroso não é anulado: antes é dissociado do físico, do corpóreo, do material, para adentrar no plano dos mistérios. O corpo pertence à terra (praia), o espírito pertence ao infinito (profundeza dos oceanos) - que, certamente, aqui pode ser lido como sinônimo da eternidade. O corpo não é negado (pois ele, aliás, é imprescindivel para a conjugação carnal), mas compreendido como fundamental para esta existência, e não para viagens (mergulhos) mais profundos.

\* \* \*

Desde o início da criação, os seres humanos começaram a poluir o mar. Por essa razão, lemanjá e sua casa viviam sujas. Então lemanjá foi reclamar com Olorum, que lhe deu o poder de devolver à praia tudo o que sujasse as águas do mar. Sureiram, assim, as ondas, que devolvem à terra o que não pertence ao mar.

Ità de matiz ecológica sobre a responsabilidade de cuidar do que é seu e de todos, antes que a natureza reaja com veemência.

Evoca a Lei de Ação e Reação, segundo a qual tudo o que se mobiliza energeticamente produz uma força reativa na mesma proporção - o que, popularmente e por influência de diversos segmentos da Espiritualidade da Índia, se conhece como barma.

## Orikis

O oriki abaixo é uma transcriação literária de Antonio Risério a partir do iorubá:

### Oriki de Iemanjá

Iemaniá aue se estende na amplidão Aiabá aue vive na água funda Faz a mata virar estrada Bebe cachaca na cabaca Permanece plena em presenca do rei. Iemanjá se revira quando vem a ventania Gira e rodopia em volta da vila. Iemaniá descontente destrói pontes. Come na casa, come no rio. Mãe senhora do seio que chora. Pelo espesso na buceta Buceta seca no sono Como inhame resseauido. Mar, dono do mundo, que sara qualquer pessoa. Velha dona do mar. Fêmea-flauta acorda em acordes na casa do rei. Descansa qualquer um em qualquer terra.

Cá na terra, cala - à flor d'água, fala,

A Rainha do Mar, em sua plenitude de feminilidade, sensualidade erotismo, com características bastante humanas

O oriki abaixo foi recolhido por Pierre Verger:

Rainha das águas que vem da casa de Olokum. Ela usa, no mercado, um vestido de contas. Ela espera orgulhosamente sentada, diante do rei. Rainha que vive nas profundezas das águas. Ela anda à volta da cidade. Insatisfeita, derruba as pontes. Ela é proprietária de um fuzil de cobre. Nossa mãe de seios chorosos

Este oriki privilegia aspectos da maternidade, da mãe-nutriz altaneira, cujas características são marinhas (origem, vestimentas), dotada da força e do poder das águas.

# PONTOS CANTADOS

Eu vou levar Vou levar flores no mar Eu vou jogar!
Uma promessa eu fiz
Para a deusa do mar
O meu pedido atendeu
Eu prometi, vou pagar
Eu vou jogar! vou jogar flores no mar
Eu vou jogar!

A fé, a confiança e a gratidão a Iemanjá dão a tônica deste ponto. Não se trata de um "toma lá, dá cá" espiritual, e, sim, de uma troca energética que resulta num presente filial ofertado à mãe, que protege, ampara e sabe das reais necessidades de seus filhos

lē lemanjā
lē lemanjā
Rainha das ondas, sereia do mar
Rainha das ondas, sereia do mar
Romo è lindo o canto de lemanjā
Ele faz o pescador chorar
Quem escuta a māe d'água cantar
Vai com ela pro fundo do mar
Iemanjá!
lē lemanjā
lē lemanjā
Rainha das ondas, sereias do mar
Rainha das ondas, sereias do mar

O mar, ponto de força por excelência de Iemanjá, é pleno de amor, que leva até um pescador (arquétipo do masculino vivido e experimentado nas durezas do mar, isto é, da vida) a se encantar e se emocionar. Ir ao fundo do mar ao ouvir o canto de Iemanjá não significa necessariamente se afogar, e, sim, penetrar, ao menos em parte, em seus mistérios, conectando-se com esse Orixá.

Eu vou à Praia Grande
Eu vou pro mar
Levar boiões de rosas
Pra Iemanjá
Eu vou à praia
Vou riscar ponto na areia
Vou pedir à Mãe Sereia
Todas as forças do mar
Oue nos proteia

Com seu manto inteiro branco E com todos os encantos Oue tem as ondas do mar

Praia Grande é um dos grandes centros de peregrinação do litoral paulistano, em especial na festa de 08 de dezembro - que, de tantos terreiros que afluem à cidade, teve de ser desmembrada em dois finais de semana. A cidade associa-se a Iemanjá de forma simbiótica, tanto no que tange às casas religiosas de matriz africana, quanto no imaginário de turistas e curiosos em acompanhar os trabalhos

#### MPB

#### Conto de areia

(Letra e música: Romildo Bastos e Toninho Nascimento)

É água no mar.

É água no mar é maré cheia ô, mareia ô, mareia.

Contam que toda tristeza que tem na Bahia,

Nasceu de uns olhos morenos molhados de mar,

Não sei se é conto de areia ou se é fantasia,

Que a luz da candeia alumia pra gente contar,

Um dia a morena enfeitada de rosas e rendas, Abriu seu sorriso de moca e pediu pra dancar.

A noite emprestou as estrelas bordadas de prata.

E as águas de Amaralina eram gotas de luar,

Era um peito só cheio de promessa era só.

Era um peito só cheio de promessa era só,

Era um peito só cheio de promessa era só.

Era um petto so cneto ae promessa era so

Era um peito só cheio de promessa era só,

Quem foi que mandou o seu amor se fazer de canoeiro,

O vento que rola nas palmas arrasta o veleiro,

E leva pro meio das águas de Iemanjá,

E o mestre valente vagueia olhando pra areia sem poder chegar,

Adeus amor,

Adeus meu amor não me espera porque eu já vou-me embora,

Pro reino que esconde os tesouros de minha senhora,

Desfia colares de conchas pra vida passar,

E deixa de olhar pro veleiro.

Adeus meu amor eu não vou mais voltar,

Foi beira-mar, foi beira-mar quem chamou,

Foi beira-mar ê, foi beira-mar...

Foi beira-mar, foi beira-mar quem chamou,

Foi beira-mar ê, foi beira-mar...

É água no mar É água no mar É maré cheia ô Mareia ô Mareia É água no mar É água no mar É água no mar É água no mar Mareia ô

Conforme o imaginário popular, a irresistivel Iemanjá arrasta para seu reino os homens do mar – voluntariamente, como reza a letra da canção, diante do fascinio da Rainha do Mar. de sua beleza e de seus mistérios.

A canção teve diversas gravações, contudo, foi eternizada pela voz de Clara Nunes.

### Lenda das Sereias

(Vicente Mattos, Dinoel Sampaio, Arlindo Velloso)

Oguntê, Marabô Caiala e Sobá Oloxum, Ynaê Janaina e Yemanjá São rainhas do mar

Mar, misterioso mar Que vem do horizonte É o berço das sereias Lendário e fascinante

Olha o canto da sereia
Ialaó, oqué, ialoá
Em noite de lua cheia
Ouço a sereia cantar
E o luar sorrindo
Então se encanta
Com as doces melodias
Os madrigais vão despertar

Ela mora no mar Ela brinca na areia No balanco das ondas A paz ela semeia Ela mora no mar

Ela brinca na areia No balanço das ondas A paz ela semeia

Toda a corte engalanada Transformando o mar em flor Vê o Império enamorado Chegar à morada do amor

Oguntê, Marabô Caiala e Sobá Oloxum, Ynaê Janaina e Yemanjá São rainhas do mar

Fonte inesgotável de mistérios, o mar atrai a todos - em especial na lua cheia, associada ao romantismo e à boa visão do que é noturno, momento especial para avistar e contemplar Iemanjá em seus domínios, brincando e espalhando seu Avé

Tendo várias gravações, sendo a mais conhecida a de Marisa Monte (MM, de 1989), "Lenda das Sereias" foi samba enredo da Escola de Samba Império Serrano, em 1976 ("Lenda das Sereias, Rainhas do Mar").

A canção evoca alguns nomes e qualidades de Iemanjá.

## Unicamente (Deborah Blando)

Vem sentir A era das águas O velho tempo terminou Somos filhos Da mãe natureza Ventre do total amor

Segue-se a história Herdada de Atlantis Todo começo é o caos A raça humana, eterna mutante Nasce ao plano astral Raiou o sol Que haja luz no novo dia A voz da fe É a sombra que te guia

Eu vou buscar No silêncio do teu mar Linda sereia Odoia Yemanjá

Nas ondas Que lavam a terra Vem tecendo um espiral Tom sereno Que pulsa no mantra Do teu canto sideral

Deusa da fonte Rede gigante Espelho do eterno altar Dom da visão, do vôo distante O sonho pra nos lembrar

Raiou o sol Olha o mar, que alegria Sentir você É viver em harmonia Eu vou buscar

Pedras brancas pra te dar Linda sereia Odoia Yemanjá

Vem sentir Somos divinos Grão de areia da razão Num só corpo De única mente

Esse é o motivo Incerto destino Tempo é uma ilusão Íris da noite Ela revela A próxima dimensão

Raiou o sol Que haja luz no novo dia A voz da fĕ E a sombra que te guia Eu vou buscar No siléncio do teu mar Linda sereia Odoia Yemanjá

Raiou o sol
Olha o mar que alegria
Sentir você
É viver em harmonia
Eu vou buscar
Pedras brancas pra te dar
Linda sereia
Odoia Yemanjá

A era das águas, em que os filhos do Sol se reúnem para dançar integrados à natureza, desenrola-se na canção sob as bênçãos de Iemanjá, que inauguram um novo tempo.

## Sexy Iemanjá (Pepeu Gomes)

A noite vai ter lua cheia Tudo pode acontecer

A noite vai ter lua cheia
Quem eu amo vem me ver
Tem a ver com o mar
Um luar solar
É o amor que me incendeia
Vou sair de mim
Leve como o ar
E agradar minha sereia
Se ela me chamar
E quiser me amar
Eu vou, vou vou, vou vou vou, vou
Sexy Vemanja
Tudo a ver com o mar
A noite vai ter lua cheia

A noite vai ter lua cheia Tudo pode acontecer A noite vai ter lua cheia Ouem eu amo vem me ver Vou me preparar, num banho de mar Pronto pra ser todo seu Vou amar demais, quero estar em paz Entre nós só sexo e Deus Se ela me chamar E auiser me amar Sexv Yemania Tudo a ver com o mar A noite vai ter lua cheia A noite vai ter lua cheia Ouem eu amo vem me ver A noite vai ter lua cheia Olha a hia! E tudo pode acontecer Ai, papá Eu só auero lembrar Oue a luz da lua Vem do sol Ai, papá Eu só auero lembrar

A sedução dos mistérios de Iemanjá, personificada em mulher e num clima romântico de lua cheia, de lual, com a sensualidade dos trópicos da América Latina por vezes estandardizada (o texto em português se mescla a palavras em espanhol), num ritmo próximo da salsa, é a tônica desta canção.

# IEMANJÁ PARA CRIANÇAS

Que a luz da lua Vien del sol

Este texto eu escrevi para crianças, num ciclo de narrativas e relatos sobre Iabás.

Iemanjá adora uma praia. Pode ser vista no mar, descansando nas pedras, caminhando lentamente pela areia, sempre formosa, altiva, atenta a seus filhos e aos pescadores, jangadeiros, surfistas, a todos que elegem o mar como seu santuário. Conhece o ritmo das ondas, os segredos das ondas, a localização de tesouros perdidos, as qualidades dos peixes. Em suas mãos, até os tubarões se amansam. As baleias cantam para Iemanjá, à noite, para ela dormir. Os golfinhos fazem acrobacias quando ela acorda e se espreguiça enquanto o sol se

abre

Mãe dos peixes até no nome (Iemanjá significa "Mãe cujos filhos são peixes"), adora dançar. Por isso coordena a coreografia de seus filhos peixes e humanos, assim como a danca das ondas, das marés, das ressacas.

Festa de Iemanjá é sinônimo de alegria, pois a mãe é muito querida. Festa para mãe tem sempre muita gente, não é? Com Iemanjá não seria diferente, basta olhar o tamanho do quintal dela: todo o litoral brasileiro! Por ser mãe experiente, sabe orientar para que as famílias, as uniões todas, os lares sejam harmoniosos, abençoados pela água e pelo sal. E os filhos gostam de ver a mãe sempre bonita, por isso lhe dão flores e perfumes.

Agora, quem nunca viu uma mãe irritada? Quando Iemanjá encontra sujeira na praia (no mar, na areia, nas pedras), fica muito braba, chama atenção, dá sermão, bota as mãos na cintura, inclina o corpo, aponta o dedo, ai, ai. Faz as ondas trazerem a sujeira de volta para que os filhos recolham sozinhos, como crianças que têm de aprender a guardar os brinquedos. É mãe carinhosa, mas não mima filho nenhum...

Sábia e experiente, Iemanjá não é mulher de fugir de problemas. Os mais velhos contam que o Sol andava muito cansado de tanto brilhar. Além disso, tudo andava se queimando na Terra. Então Iemanjá propôs ao Sol que descansasse. Com alguns raios de Sol que havia guardado por debaixo da saia, ela fez um novo astro, mais suave, menos intenso, que passou a iluminar e refrescar a Terra enquanto o Sol dormia: a Lua. Enquanto o Sol dorme, as estrelas velam seu sono e a Lua dá conta do recado. No dia seguinte, tudo recomeça. Iemanjá, do mar e das pedras, contempla satisfeita sua invencão.

Iemanjá gosta de rosas e palmas brancas, crisântemos também brancos, orquídeas, angélicas. Mulher vaidosa, geralmente se veste de azul, como o mar (e o mar não parece uma extensão do vestido de Iemanjá?). Às vezes aparece como sereia, e a coisa mais linda é vê-la penteando os cabelos à luz da lua ou de algum farol.

Os filhos lhe fazem festa com seus pratos preferidos: arroz, canjica, camarão, peixe. De sobremesa, gosta de mamão, mas não dispensa um bom manjar; afinal, festa é festa!

Assim é Iemanjá, essa mãe.

# ORAÇÕES

(Recolhidas por Ernesto Santana e Eulina d'Iansã)

# Prece a Iemanjá

Poderosa força das águas,

Inaé, Janaina, Sereia do Mar,
Saravá, minha Mie Iemanjá!
Leva para as profundeas do teu mar sagrado.
Odoiá... Todas as minhas desventuras e infortúnios.
Traz do teu mar todas as forças espirituais,
Para alento de nossas necessidades.
Paz, esperança, Odofiabá...
Saravá, minha Mãe Iemanjá!
Odofiabá...

# Oração a Iemanjá

Vós que governais as águas, derramai sobre a humanidade a vossa proteção. Ó Divina Mãe, que uma descarga de limpeza caia sobre os corpos materiais e auras da humana gente, incutindo nos corações de todos o respeito e a veneração a essa força da natureza que simbolizais.

Fluidificai, Senhora, nossos espíritos, descarregai de nossa matéria as impurezas. Permiti que vossas falanges organizadas nos protejam e amparem. Assim também fazendo com toda a humanidade, Senhora Iemanjá, guardai-nos para todo o sempre. Salve, Iemanjá, salve a Rainha do Mar.

# Proteção de Iemanjá

Rainha das águas salgadas, protetora dos sete mares, dona da Calunga Maior, com todas estas forças, Senhora, protege-me para que eu não caia em ciladas armadas pelo destino. Eu, que ele desconheço, te rogo, Mãe Iemanjá, assim como a senhora guarda e protege os tesouros do fundo do mar, me guarda e me protege. Purifica, minha sagrada Mãe, tudo à minha volta e ao redor de todos que vivem comigo. Não permites, Senhora, que eu tome qualquer iniciativa perversa contra qualquer pessoa que de alguma forma queira me atingir. Dá-me forças para que eu perdoe, que eles sejam meus irmãos e meus amigos, na força das tuas águas. Assim seja e assim será. Axé!

# Reza à Mamãe Sereia

Ó, Purissima Senhora, que o reflexo que a lua faz nas tuas águas possa também recair sobre minhas necessidades. Que não haja trevas em minha vida, que a fé que deposito em teu axé possa ser a bússola do meu futuro, e que, com o teu manto sagrado cravejado de estrelas, ampare teus filhos das maléficas marolas da vida material. Que marolas do bem, governadas pela tua força, possam levar para o infinito as maldades que perseguem minha vida. Axé.

#### ORALIJAÊ.

Obaluaê, com as variações de Obaluaê e Abaluaiê, tem culto originário no Daomé. Filho de Nanā, irmão de Iroko e Oxumaré, tem o corpo e o rosto cobertos por palha-da-costa, a fim de esconder as marcas da variola, ou, segundo outras lendas, por ter o brilho do próprio sol e não poder ser olhado de frente. Foi criado por Iemanjá, pois Nanã o rejeitara por ser feio, manco e com o corpo coberto de feridas.

Orixá responsável pelas passagens, de plano para plano, de dimensão para dimensão, da carne para o espírito, do espírito para a carne. Orixá responsável pela saúde e pelas doenças, possui estreita ligação com a morte. Enquanto sua mãe se responsabiliza pela decantação dos espíritos que reencarnarão, Obaluaê estabelece o cordão energético que une espírito e feto, que será recebido no útero materno assim que tiver o desenvolvimento celular básico, vale dizer, o dos órgãos físicos. Em linhas gerais, Obaluaê é a forma mais jovem do Orixá, enquanto Omolu é sua versão mais velha, embora para a maioria as figuras e os arquétipos sejam idênticos.

Conhecido como médico dos pobres, com seu xaxará (feixe de piaçavas ou maço de palha-da-costa, enfeitado com búzios e miçangas) afasta as enfermidades, trazendo a cura. Também é o guardião das almas que ainda não se libertaram do corpo fisico e senhor da calunga (cemitério). Os falangeiros do Orixá são os responsáveis por desligar o chamado cordão de prata (fios de agregação astral-fisicos), responsável pela ligação entre o perispirito e o corpo carnal. Atuam em locais de manifestação do pré e do pós-morte, tais como hospitais, necrotérios e outros, com vistas a não permitir que espíritos vampirizadores se alimentem do duplo etérico dos desencarnados ou dos que estão próximos do desencarne. Além disso, auxiliam os profissionais da área da saúde, de terapias holísticas e afins, bem como aliviam as dores dos que padecem.

# Características

Animais: cachorro, caranguej o, galinha-de-angola, peixes de couro. Bebidas: água mineral, vinho tinto.

Chacra: básico

Cores: preto e branco.

Comemoração: 16 de agosto (São Roque), 17 de dezembro (São Lázaro).

Comidas: feijão preto, carne de porco, deburu, abado, latipá, iberém. Contas: contas e micangas brancas e pretas leitosas.

Corpo humano e saúde: todas as partes do corpo.

Dia da semana: segunda-feira.

Elemento: terra

Elementos incompatíveis: claridade, sapo.

Ervas: canela-de-velho, erva-de-bicho, erva-de-passarinho, barba-de-milho, barba-de-velho, cinco-chagas, fortuna, hera.

Essências: cravo, menta.

Flor: monsenhor branco.

Metal: chumbo.

Pedras: obsidiana, olho-de-gato, ônix.

Planeta: Saturno.

Pontos da natureza/de força: cemitérios, grutas, praia.

Saudação: Atotô! (Significa "Silêncio!", uma vez que Obaluaê pede silêncio, respeito, seriedade).

Símbolos: cruz, cruzeiro.

Sincretismo: São Roque, São Lázaro.

# SINCRETISMO

SÃO ROQUE

(17 de agosto)

Natural de Montpellier, França, no século XV, auxiliava vítimas da peste pela Itália. Quando contraiu a doença, peregrinou solitário. Representações iconográficas mostram um cão que teria levado um pão para Roque não morrer de fome. Teria morrido em Angera, Itália, numa prisão, confundido com um espião - ou em Montpellier, segundo outras fontes.

SÃO LÁZARO

(17 de dezembro)

Segundo a tradição, irmão de Marta e Maria que teria sido ressuscitado por Jesus e posteriormente sofrido martírio em Marselha. A ele se associam a lepra e os cães que lhe lambem as feridas, provavelmente por associação a outro Lázaro, o da parábola sobre o rico e o pobre (Lc 16, 19-31).

## REGISTROS

Itãs

Obaluaê menino desobedecia à sua mãe. Ela lhe havia dito para não pisar nas flores brancas do jardim onde o menino brincava. Ele pisou de propósito e, quando se deu conta, seu corpo estava cheio de flores brancas que se transformaram em feridas.

O menino, agora, estava com medo e pedia socorro à mãe, que lhe contou que a varíola havia lhe atacado por ser desobediente, mas ela o ajudaria.

Então a mãe de Obaluaê jogou pipocas em seu corpo e as feridas

desapareceram.

O menino deixou o jardim tão saudável quanto estava quando havia entrado nele.

\* \* \*

Ao voltar à aldeia natal, Obaluaê viu uma grande festa, com todos os Orixás. Porém, em razão da própria aparência, não ousava entrar na festa. Ogum tentou ajudá-lo, cobrindo-o com uma roupa de palha que escondia até sua cabeça. Obaluaê entrou na festa, mas não se sentia à vontade. Iansã, que tudo acompanhava, teve muita compaixão de Obaluaê.

Então a senhora dos ventos esperou que Obaluaê fosse para o centro do barracão onde ocorría a festa e os Orixás dançavam animados. Soprou as roupas de Obaluaê, as palhas se levantaram com o vento, as feridas de Obaluaê pularam, numa chuva de pipoca.

Obaluaê, agora um jovem bastante atraente, tornou-se amigo de Iansã Igbale, ambos reinando sobre os espíritos (eguns).

\* \* \*

Omolu foi abandonado por sua mãe, Nanã, numa gruta perto da praia, e criado por Iemanjá, que lavou suas feridas com a água do mar, o sal as secou. Para quem ninguém visse as cicatrizes, fez para ele uma roupa de ráfia.

Omolu seguia pelas aldeias, ora dando saúde, ora deitando doencas.

Iemanjá pensou que seu filho adotivo estava curado e vigoroso, mas não podia ser pobre. Então, bastante próspera, lhe deu pérolas.

Omolu tornou-se rico, trazendo sob a roupa de ráfia muitos colares de pérolas. Passou a ser conhecido como Jeholu, isto é, o Senhor das Pérolas.

Os três itãs tratam das dores de Obaluaê (inclusive criança) e Omolu, de sua cura e redenção.

### Orikis

O oriki abaixo é uma transcriação do iorubá para o português feita por Antonio Risério.

# Oriki de Omolu

Ele desperta e presto apanha o patuá. Elefante que fere não conhece ferida. Nos achamos no mato e puxamos machado. Esta árvore é odã ou não é? Mete o machado e verás. Ele vai devagar e dá na cara da criança.
Escorpião tem ferrão arqueado
Cobra não conversa com malcriado.
Ente potente.
Ele cai e – feito espinho – fecha o caminho.
Com a testa de Oluó ele mói eleghá
Com Ojubonā dilacera Xugudu
Mata um ijebu aue tinha axé e voz dentro da boca.

Por ser Orixá mais velho, sisudo mesmo, Omolu gosta de tudo certo, organizado e respeitoso.

# PONTOS CANTADOS

Meu padrinho Obaluaê O que "vós quer" para comer? Quero pipoca estourada no azeite de dendê Também quero um copo d'água para meus filhos benzer

Meu padrinho Obaluaê O que "vós quer" para comer? Quero farinha amarela no azeite de dendê Também quero um copo d'água para meus filhos benzer

Omolu ê, Omoluá Omoluê. Omolu é Orixá

Cadê a chave do baú?

Pai Curador, Omolu abençoa a todos, protege e promove a saúde em todos os níveis (físico, espiritual, psíquico, etc.).

# OUTROS ORIXÁS CULTUADOS NA UMBANDA

Outros Orixás cultuados na Umbanda, ao menos em algumas casas: Exu, Obá, Euá, Logun-Edé, Iroco, Ossaim, Oxumaré, Tempo, Orunmilá/Ifá (o primeiro é representante do segundo na Terra).

#### Exu

Conhecido pelos Fons como Legba ou Legbara, o Exu iorubano é Orixá bastante controvertido e de dificil compreensão - o que certamente o levou a ser identificado com o Diabo cristão. Responsável pelo transporte das oferendas aos Orixás e também pela comunicação dos mesmos, é, portanto, seu intermediário. Como reza antigo provérbio, Sem Exu não se faz nada.

Seu arquétipo é o daquele que questiona as regras, para quem nem sempre o certo é certo ou o errado, errado. Assemelha-se bastante ao Trickster dos indígenas norte-americanos. Seus altares e símbolos são fálicos, pois representa a energia criadora, o vigor da sexualidade.

Responsável pela vigia e guarda das passagens, é aquele que abre e fecha caminhos, ajudando a encontrar meios para o progresso além da segurança do lar e protegendo contra os mais diversos perigos e inimigos.

De modo geral, o Orixá Exu não é diretamente cultuado na Umbanda, mas sim os Guardiões (Exus) e Guardiãs (Pombogiras).

#### Características

Animais: cachorro, galinha preta.

Bebida: cachaça.

Chacra: básico (sacro).

Cores: preto e vermelho.

Comemoração: 13 de junho.

Comida: padê.

Contas: pretas e vermelhas.

Corpo humano e saúde: dores de cabeça relacionadas a problemas no fígado. Dia da semana: segunda-feira.

Dia da semana: segunda-feira.

Elemento: fogo.

Elementos incompatíveis: comidas brancas, leite, sal.

Ervas: arruda, capim tiririca, hortelã, pimenta, salsa, urtiga.

Flores: cravos vermelhos.

Metal: ferro.

Pedras: granada, ônix, turmalina negra, rubi.

Planeta: Mercúrio.

Pontos da natureza/de força: encruzilhadas, passagens.

Saudação: Laroiê, Exu, Exu Mojubá! ("Salve, Mensageiro, eu saúdo Exu!").

Fórmula usada para os Guardiões e também para Pombogiras.

Símbolos: bastão (ogó), tridente.

Sincretismo: Santo Antônio.

## SINCRETISMO

#### SANTO ANTÔNIO DE PÁDUA OU DE LISBOA

(13 de junho)

Talvez a associação de Exu com o franciscano do século XIII seja porque ele foi canonizado no dia de Pentecostes, ao qual se associam línguas de fogo descendo do céu - sendo o fogo o elemento do Orixá Exu. Certamente a associação se dá porque Antônio era missionário, peregrino, caminhando sempre.

# REGISTROS

Itãs

Exu vagava pelo mundo, sem destino, sem se fixar em lugar nenhum ou exercer alguma profissão. Simplesmente ia de um canto a outro. Um dia começou a ir a casa de Oxalá, onde passava o tempo a observar o velho Orixá a fabricar seres humanos

Outros visitavam Oxalá, ficavam alguns dias, mas nada aprendiam, apenas admiravam a obra de Oxalá, entregando-lhe oferendas. Por sua vez, Exu ficou dezesseis anos na casa de Oxalá, aj udando e aprendendo como se fabricavam os humanos, observando, atento, sem nada perguntar.

Como o número de humanos para fazer só aumentava, Oxalá pediu a Exu para ficar na encruzilhada por onde passavam os visitantes, não permitindo que passassem os que nada trouxessem ao velho Orixá. Exu, então, recolhia as oferendas e entregava a Oxalá, que resolveu recompensá-lo, de modo que todo visitante deveria também deixar algo para Exu.

Exu se fixou de vez como guardião de Oxalá, fez sua casa na encruzilhada e prosperou.

\* \* \*

Certa vez, Aganju, ao atravessar um rio, viu uma linda mulher que se banhava nas águas.

Era Oxum. Fez-lhe a corte, mas Oxum o desprezou.

Então, Aganju tentou violentá-la.

Das águas surgiu um pequeno ser, Eleguá, para defender Oxum, que, rindo, explicou a Aganju que Eleguá a queria como mãe. De pronto, estabeleceu-se uma a mizade entre todos

Aganju convidou os dois para irem à sua casa. Ambos aceitaram.

Lá chegando, porém, Eleguá recusou-se a entrar, ficando à porta. Tornou-se guardião da casa.

E, assim, tornou-se também o primeiro a comer.

Certa vez mandaram Exu preparar um ebó (oferenda) para se conseguir fortuna rapidamente. Depois de tê-lo preparado, Exu foi para Ijebu. Contudo, não se hospedou na casa do governante local, segundo a tradição, mas na casa de um homem muito importante.

Pela madrugada, todos dormindo, Exu se levantou e fingiu ir até o quintal para urinar. Então, pôs fogo nas palhas que cobria a casa e passou a gritar, dizendo que perdia uma fortuna imensa que estava dentro de uma talha que entregara ao dono da casa para guardar.

Tudo foi consumido pelo fogo.

Uma multidão acorria e ouvia a história de Exu. Até mesmo o governante local acorreu.

Para que um estrangeiro não fosse prejudicado, o chefe local resolveu pagar a Exu o valor que ele afirmava ter perdido no incêndio. Contudo, na aldeia não havia dinheiro suficiente para tanto.

Para compensar Exu, o rei decidiu, então, proclamá-lo rei de Ijebu. E todos se tornaram seus súditos.

Até hoje há grande dificuldade para o mundo industrializado compreender o controvertido e o contraditório em Exu, em cujos relatos nem sempre o bom é totalmente bom e o mau é totalmente mau, havendo uma busca pelo equilibrio cósmico. Certamente por essa dificuldade e pelas representações e culto a Exu na África contribuíram para que, preconceituosamente, o Orixá fosse associado ao Diabo hebraico-cristão.

### <u>Oriki</u>

O oriki abaixo é uma transcriação de Antonio Risério.

## Oriki de Exu (fragmento)

Lagunã incita e incendeia a savana. Cega o olho do sogro com uma pedrada. Cheio de orgulho e de charme ele marcha. Quente, quente é a morte do delinquente.

Exu não admite que o mercado se agite Antes que anoiteça. Exu não deixa a rainha cobrir o corpo nu. Exu se faz mestre das caravanas do mercado.

Assoa — e todos acham Que o barco vai partir. Passageiros se preparam depressa. Exu Melekê fica na frente. O desordeiro está de volta.

(...)

Sua mãe o pariu na volta do mercado. De longe ele seca a árvore do enxerto. Ele passeia da colina até a casa. Faz cabeça de cobra assoviar. Anda pelos campos, anda entre os ebós. Atirando uma pedra hoje, Mata um pássaro ontem.

Andarilho, livre, controvertido, senhor do mercado, cujas razões e motivações conhece plenamente, não estando preso ao tempo e ao espaço, como demonstram, sobretudo, os últimos dois versos.

#### OXIIMARÉ

Filho mais novo e preferido de Nanã, Oxumaré participou da criação do mundo, enrolando-se ao redor da terra, reunindo a matéria, enfim, dando forma ao mundo. Desenhou vales e rios, rastejando mundo afora. Responsável pela sustentação do mundo, controla o movimento dos astros e oceanos. Representa o movimento, a fertilidade, o continuum da vida: Oxumaré é a cobra que morde a própria cauda, num ciclo constante.

Oxumaré carrega as águas dos mares para o céu, para a formação das chuvas. É o arco-íris, a grande cobra colorida. Também é associado ao cordão umbilical, pois viabiliza a comunicação entre os homens, o mundo dito sobrenatural e os antepassados. Na comunicação entre céu e terra, entre homem e espiritualidade/ancestralidade, mais uma vez se observa a ideia de ciclo continuo representada pelo Orixá, a síntese dialética entre opostos complementares.

Nos seis meses em que assume a forma masculina, tem-se a regulagem entre chuvas e estiagem, uma vez que, enquanto o arco-íris brilha, não chove. Por outro lado, o próprio arco-íris indica as chuvas em potencial, prova de que as águas estão sendo levadas para o céu para formarem novas nuvens. Já nos seis meses em que assume a porção feminina, tem-se a cobra a rastejar com agilidade, tanto na terra quanto na água.

Por evocar a renovação constante, pode, por exemplo, diluir a paixão e o ciúme em situações onde o amor (irradiação de Oxum) perdeu terreno. Nesse mesmo sentido, pode também diluir a religiosidade fixada na mente de alguém, conduzindo-o a outro caminho religioso/espiritual que o auxiliará na senda evolutiva.

Em determinados segmentos e casas de Umbanda, Oxumaré aparece como uma qualidade do Orixá Oxum.

### Características

Animal: cobra.

Bebida: água mineral.

Chacra: laríngeo.

Cores: verde e amarelo, cores do arco-íris.

Comemoração: 24 de agosto.

Comidas: batata doce em formato de cobra, bertalha com ovos.

Contas: verde e amarelas.

Corpo humano e saúde: pressão baixa, vertigens, problemas de nervos, problemas alérgicos.

Dia da semana: terca-feira.

Elemento: água.

Elementos incompatíveis: água salgada, sal.

Ervas: as mesmas de Oxum.

Flores: amarelas

Metal: latão (ouro e prata misturados).

Pedras: ágata, diamante, esmeralda, topázio.

Pontos da natureza: próximo de quedas de cachoeiras.

Saudação: Arribobô!, Arroboboi! ("Salve o arco-íris!" ou "Senhor das Águas Supremas! dentre tantas possíveis acepções).

Símbolos: arco-íris, cobra.

Sincretismo: São Bartolomeu

## SINCRETISMO

#### SÃO BARTOLOMEU

(24 de agosto)

Bartolomeu é citado nos Evangelhos nas quatro enumerações dos Apóstolos. Bar Tholmai é filho de Tholmai (tholmai é arado ou agricultor). O Evangelho de João não traz o nome Bartolomeu, contudo, o nome Natanael, o conforme a tradicão. trata-se da mesma personagem.

"Filipe achou Natanael, e disse-lhe: Havemos achado aquele de quem Moisés escreveu na lei, e os profetas: Jesus de Nazaré, filho de José.

Disse-lhe Natanael: Pode vir alguma coisa boa de Nazaré? Disse-lhe Filipe: Vem, e vê.

Jesus viu Natanael vir ter com ele, e disse dele: Eis aqui um verdadeiro israelita, em quem não há dolo.

Disse-lhe Natanael: De onde me conheces tu? Jesus respondeu, e disse-lhe: Antes que Filipe te chamasse, te vi eu, estando tu debaixo da figueira.

Natanael respondeu, e disse-lhe: Rabi, tu és o Filho de Deus; tu és o Rei de Israel.

Jesus respondeu, e disse-lhe: Porque te disse: Vi-te debaixo da figueira, crês? Coisas maiores do que estas verás.

E disse-lhe: Na verdade, na verdade vos digo que daqui em diante vereis o céu aberto, e os anjos de Deus subindo e descendo sobre o Filho do homem". ( Jó 1: 45-51)

Segundo o breviário romano, conforme antiga tradição armênia,

"o apóstolo Bartolomeu, que era da Galiléia, foi para a Índia. Pregou àquele povo a verdade do Senhor Jesus segundo o Evangelho de São Mateus. Depois que naquela região converteu muitos a Cristo, sustentando não poucas fadigas e superando muitas dificuldades, passou para a Armênia Maior, onde levou a fê cristà ao rei Polímio, à sua esposa e a mais de 12 cidades. Essas conversões, no entanto, provocaram uma enorme inveja dos sacerdotes locais, que por meio do irmão do rei Polímio conseguiram a ordem de tirar a pele de Bartolomeu e depois decapitá-lo."

Santo patrono de diversas atividades ligadas à pele (curtume, confecção, comércio etc.), dentre outros elementos, certamente a ele é sincretizado Oxumaré pelo fato de sua pele ter sido retirada antes da decapitação. Por associação, o cruel episódio produz paralelismo com a troca de pele pela qual passam as cobras.

Pierre Verger registra que

"na Bahia, Oxumaré é sincretizado com São Bartolomeu. Festejam-no numa pequena cidade dos arredores que leva seu nome. Seus fieis ai se encontram, no dia 24 de agosto, a fim de se banharem numa cascata coberta por uma neblina úmida, onde o sol faz brilhar, permanentemente, o arco-iris de Oxumaré."

#### REGISTROS

Itãs

Oxumaré não gostava da chuva. Toda vez que chovia muito, o Orixá apontava para o céu sua faca de bronze e espantava a chuva, fazendo brilhar o arco-íris.

Certa vez, Olorum ficou cego e pediu ajuda a Oxumaré, que o curou. Contudo, Olorum temia ficar novamente cego e não deixou Oxumaré voltar à Terra, determinando que deveria morar com ele no Orum. Oxumaré só viria à Terra vez ou outra, a passeio.

Quando não é visto na Terra, é visto no Céu, com sua faca de bronze, com o arco-íris parando a chuva.

Relato que explica simbolicamente o arco-íris e seu brilho, bem como sua relação com a chuva, elemento que não agradava a Oxumaré e com o qual, por meio do arco-íris, dialeticamente se relaciona.

\* \* \*

Oxumaré era babalaô do rei de Ifé. Contudo, não se via respeitado como, aliás, acontecera com seu pai.

Então foi a um adivinho, que lhe ensinou um ritual de abundância. No ritual, deveria oferecer uma faca de bronze, quatro pombos e muitos búzios.

Enquanto fazia a oferenda, o rei mandou chamar Oxumaré, que disse que iria assim que terminasse o ritual. O rei não gostou da resposta e não pagou algo que

devia a Oxumaré

Ao retornar para casa, Oxumaré recebeu um recado da rainha Olocum, de um país vizinho, pedindo-lhe que curasse seu filho. Oxumaré, então, consultou Ifá, fez as oferendas devidas e o filho de Olocum foi curado. Agradecida, Olocum deu a Oxumaré riquezas, escravos e um pano azul.

Quando voltou para casa, enriquecido, Oxumaré foi saudar o rei, que se admirou da prosperidade e riqueza de Oxumaré, que lhe explicou a origem de tudo. O rei, vaidoso por natureza, para não se sentir inferior a Olocum, deu a Oxumaré uma preciosa roupa vermelha e muitos presentes.

Assim, Oxumaré conquistou riqueza, prosperidade e respeito.

Semelhante atrai semelhante. Oxumaré, quanto mais próspero, mais prosperidade atraía, segundo o relato, fiel a suas obrigações.

\* \* 1

Oxumaré era muito bonito e andava bem vestido, pois suas roupas tinham as cores do arco-íris e suas jóias de ouro e bronze brilhavam. Homens e mulheres queriam se aproximar de Oxumaré e com ele se casar. Porém, ele era solitário, introspectivo e preferia circular pelo céu, onde era visto em dias de chuva.

Xangô um dia viu Oxumaré passar radiante. Sabendo que não deixava ninguém se aproximar dele, decidiu capturá-lo. Convocou-o para uma audiência em seu palácio e, quando Oxumaré estava na sala do trono, os soldados fecharam portas e janelas, deixando Oxumaré e Xangô na mesma sala.

Oxumaré não poderia escapar, pois as saídas haviam sido trancadas por fora. Nesse meio tempo, Xangô tentava tomá-lo nos braços. Oxumaré, então, clamou por Olorum, que o ajudou: Oxumaré transformou-se em cobra e Xangô o soltou, tanto por nojo quanto por medo. Oxumaré deslizou até uma fresta entre a porta e o piso e fugiu.

Tempos depois, transformados em Orixás, Oxumaré ficou encarregado de levar água do Aiê para o palácio de Xangô no Orum; contudo, Xangô não pode se aproximar de Oxumaré.

Único, singular, Oxumaré brilha solitário. Por saber rastejar na terra, é capaz de figurar no céu (opostos complementares). Xangô, embora servido por Oxumaré, dele não pode se aproximar (para Xangô, neste caso, não ocorre a síntese entre os opostos complementares).

\* \* \*

Euá buscava um lugar para viver.

Chegando às cabeceiras dos rios, aí fez sua morada.

Foi surpreendida pelo arco-íris e por ele se apaixonou.

Era Oxumaré.

Fuá com ele se casou. Passou a viver com o arco-íris

A relação entre a água que evapora e se torna chuva, o encanto do arco-íris, a conjugação de elementos afins que se complementam. Não à toa, para alguns segmentos religiosos, Euá é cobra-fêmea, Oxumaré é cobra-macho, tal a complementaridade entre ambos.

\* \* \*

Nanã teve dois filhos: Oxumaré e Omolu.

Oxumaré era lindo, Omolu era feio.

Então Nanã cobriu Omolu com palhas para que não fosse visto e ninguém risse dele.

Quanto a Oxumaré, que tinha a beleza do homem, da mulher e das cores, Nanã o elevou até o céu e aí o pregou, onde pode ser admirado em suas cores quando o arco-íris vem com a chuva.

Nota-se que tanto o filho escondido quanto o filho belo figuram em solidão e distante dos demais, inclusive da própria mãe. Oxumaré e Omolu representam duas situações distintas, contudo mais semelhantes do que à primeira vista podem parecer.

#### Orikis

Transcriado do iorubá por Antonio Risério

# Oriki de Oxumaré

Faz a chiwa cair na terra

Oxumarê, braço que o céu atravessa

Extrai corais, extrai pérolas.
Com uma palavra prova tudo
Brilhante diante do rei.
Chefe que veneramos
Pai que vem à vila velar a vida
E é tanto quanto o céu.
Dono do obi<sup>13</sup> que nos sacia
Chega na savana ciciando feito chuva
E tudo vê com seu olho preto.

Chuva e prosperidade andam juntas - em especial quando se fala de Oxumaré, uma vez que a chuva fecunda o solo, traz um pouco do céu à terra, cuja união é simbolizada pelo arco-íris.

### PONTOS CANTADOS

Seguem abaixo alguns pontos cantados em que Oxumaré (ou Oxumarê) figura ora como Pai, ora como qualidade de Oxum, conforme visto acima.

Destaca-se a presença de Angorô (Inquice correspondente a Oxumaré) e Dandaluna (ou Dandalunda, Inquice correspondente a Iemanjá ou Oxum - neste contexto, certamente à última).

Maré, maré, maré
Maré, maré, maré
Ele gira no tempo, gira no sol
Com as cores do arco-íris
E a claridade do sol
Tempo ele é cobra, tempo ele é mulher
É Orixá da natureza, ele é Oxum maré

Com seu arco-íris ele renova (Bis)
Ele é o pai da renovação
Fonte de luc ele renova
Pai Oxumarê rê rê rê rê, pai Oxumarê pra nos proteger
Estamos a saudar
Aro bobo ia pro boboi pra nos proteger

Oxumarê é o rei Ô que nos astros mora Venha ver seus filhos Que tanto te adoram Aiê Aia Dadaluna Danda la sedunda

Olanda luna se e se (Bis) Cadê aquela cobra que eu mandei buscar? É jarecucu, é cobra coral

Eu vejo um arco-íris Eu vejo um tesouro É uma cobra Toda feita de ouro (Bis) Aroboboi aroboboi É cobra Toda feita de ouro

A handeira de Oxumarê é tão honita

Cobre o céu em formoso Arco-íris É celestial é aroboby Oxumarê é celestial

Me lava... Me lava

Me lava nas suas águas. Oxumarê

Me lava

As águas da cachoeira têm magia, têm poder... Me lava nas suas. ó meu Pai Oxumarê.

Olhei pro céu 66
O sol brilhou 66
O arco-iris apareceu
Anunciando que Oxumarê chegou
Abençoava todos filhos seus
Sete cores tem seu arco-iris
Sete pedidos você faça
E quando alcançar
Vai no mar...

Oxumarê Tatê, Oxumarê Ele é maré Tatê, Oxumarê.

Agradecer a Oxumarês

Oxumarê ta kerê Oh ta kerê

Oh ta kerê Oh ta Kerê

Quebra cabaça Angorô (Bis) Dandaluna aqui chegou

Nas águas serenas da lagoa Uma estrela apareceu E foi como num sonho A estrela desapareceu Em seu lugar eu vi Uma cobra das águas aparecer Formou-se arco-iris Eu gritei para ele me valer Oxumaré venha me socorrer!

Dizem aue Xangô

Mora nas pedreiras Mas não é lá sua morada verdadeira (2X) Xangô mora numa cidade de luz Onde mora Santa Bárbara. Oxumaré e Jesus (2X)

Olha eu Olha eu, Mamãe Oxum (2X) Olha eu, Mamãe Oxum Olha eu. Oxumaré (2X)

#### MPR

Ponto de Nanã (Roque Ferreira)

Oxumarê me deu dois barajás Na festa de Nanā Burukê A velha deusa das águas Quer mungunzá<sup>14</sup> Seu ibiri enfeitado com fitas e búzios

Um ponto pra assentar Mandou cantar Ê salubá!

Ela vem no som da chuva Dançando devagar seu ijexá Senhora da Candelária, abá Pra toda a sua nação iorubá

Embora a canção seja dedicada a Nanã, é interessante notar a presença de Oxumaré a distribuir axé por meio do presente oferecido ao eu-lírico: os dois barajás ou brajás.

O fato de a canção, gravada por diversos ícones da MPB, se chamar "Ponto de Nanã" é bastante significativo para corroborar a simbiose entre pontos cantados e MPB, em mão dupla, conforme visto acima.

Nação (João Bosco, Paulo Emílio, Aldir Blanc)

Dorival Caymmi falou para Oxum: Com Silas tô em boa companhia O Céu abraça a Terra, Deságua o Rio na Bahia

Jeje Minha sede é dos rios A minha cor é o arco-íris Minha fome é tanta Planta flor irmã da bandeira A minha sina é verde amarela Feita a hamaeira

Ouro cobre o espelho esmeralda No berço esplêndido, A floresta em calda, Manjedoura d'alma Labarágua, sete queda em chama, Cobra de ferro, Oxumaré: Oxum-Maré: Homem e mulher na cama

Jeje Tuas asas de pomba Presas nas costas Com mel e dendê Aguentam por um fio

Sofrem O bafio da fera, O bombardeiro de Caramuru, A sanha de Anhanguera

Jeje Tua boca do lixo Escarra o sangue De outra hemoptise No canal do Mangue

Uirapuru das cinzas chama: Rebenta a louca, Oxumaré: louça, Oxum-Maré Danca em teu mar de lama.

Esta riquíssima canção contém uma série de referências a Oxumaré. Oxumaré, cujo símbolo é um arco-íris, é também representado por uma cobra. É um Orixá que vem do antigo Daomé. Daí o "cobra de ferro", o "homem e mulher", o casal como androginia. Jeje é nome genérico de uma nação de Candomblé, também de origem daomeana. Oxumaré é Pai da Nação Jeje.

Labarágua: labareda + água, a junção dos contrários, dos opostos complementares, como homem e mulher. Mel adoça; dendê aquece: novamente dualidade, ambiguidade, que se resolvem em androginia sintética.

Terra, mangue, cinzas, lama: ainda que diluída, aparece a imagem de Nanā, mãe de Oxumaré, também de origem daomeana, Orixá da lama, da terra com a qual se fezo corpo humano e para a qual o corpo volta.

#### Orikai

(Ademir Barbosa Júnior)

Oxumaré O charme Da chuva

O charme, o donaire, a beleza e o encantamento de Oxumaré revelam-se na e por meio da chuva, em especial no momento em que desponta o arco-íris.

Note no orikai o efeito sonoro "x", uma aliteração que evoca o som produzido por algumas qualidades de cobras.

### Orações

(Recolhidas por Lara Lannes)

# Oração a Pai Oxumaré

Arrobohô Oxumaré!

Axé, agó mi babá, agó axé, salve. Adorada cobra de Daomé. Salve as sete cores que te revelam no céu. Salve a sete cores que te revelam no céu. Salve a água, salve a terra, Cobra de Dan. Protege-me, Senhor, Dos movimentos dos astros, Da rotação e da translação, de tudo O que nasce e que se transforma. Oxumaré, tu que és Orobóros e Deus do Infinito, Faça com que nosso dinheiro se multiplique, Com que nosso suor vire riqueza, Que eu vença e que ninguém se oponha a nós Creio em ti, Babaé! Sei que jé astou vencendo!

### Oração a São Bartolomeu

Glorioso São Bartolomeu, modelo sublime de virtude e puro frasco das graças do Senhor! Proteja este seu servo que humildemente se ajoelha a seus pés e implora que tenha a bondade de pedir por mim junto ao trono do Senhor.

São Bartolomeu, use todos os recursos para me proteger dos perigos que diariamente me rodeiam! Lance seu escudo protetor em minha volta e me proteja do meu egoismo e de minha indiferença a Deus e ao meu vizinho.

São Bartolomeu, me inspire em imitá-lo em todas as minhas ações. Derrame em mim suas graças para que eu possa servir e ver a Cristo nos outros e trabalhar para a Vossa maior glória.

Graciosamente Obtenha de Deus os favores e as graças que eu muito necessito, nas minha misérias e aflições da vida. Eu aqui invoco sua poderosa intercessão, confiante na esperança de que ouvirás minhas orações e que obtenha para mim esta especial graça e favor que eu reclamo de seu poder e bondade fraternal, e com toda a minha alma imploro que me conceda a graça... (mencionar aqui a graça desejada), e ainda a graça da salvação de minha alma e para que eu viva e morra como filho de Deus, alcançando a doçura do Vosso amor e a eterna felicidade. Amém.

#### OBA

Orixá do rio Níger, irmã de Iansã, é a terceira e mais velha das esposas de Xangô. Alguns a cultuam como um aspecto feminino de Xangô.

É ainda prima de Euá, a quem se assemelha em muitos aspectos. Nas festas da fogueira de Xangô, leva as brasas para seu reino (símbolo do devotamento, da lealdade ao marido).

Guerreira e pouco feminina, quando repudiada pelo marido, rondava o palácio com a intenção de a ele retornar.

#### Características

Animal: galinha-de-angola.

Bebida: champanhe.

Cores: vermelha (marrom raiado).

Comemoração: 30 de maio.

Comidas: abará, acarajé e quiabo picado.

Corpo humano e saúde: audição, garganta, orelhas.

Dia da semana: quarta-feira.

Elemento: fogo.

Elementos incompatíveis: peixe de água doce, sopa.

Ervas: candeia, nega-mina, folha-de-amendoeira, ipomeia, mangueira, maniericão, rosa branca.

Metal: cobre.

Pedras: coral, esmeralda, marfim, olho-de-leopardo.

Pontos da natureza: rios de águas revoltas.

Saudação: Obá xirê! ("Salve a Rainha Guerreira!")

Símbolos: espada (ofangi) e escudo de cobre.

Sincretismo: Santa Joana d'Arc.

# SINCRETISMO

SANTA JOANA D'ARC

(30 de maio)

Padroeira da França, guerreira que viveu no século XIV e foi condenada à fogueira num processo forjado, com acusações de feitiçaria.

# REGISTROS

# Itãs

Obá era guerreira e, um dia, desafiou Ogum para combate.

Ogum, conhecendo o potencial de Obá, consultou os babalaôs, que o

aconselharam a preparar oferenda de espigas de milho e quiabo pilados. Ogum assim procedeu e deixou a oferenda num canto de onde lutariam.

No combate, Obá estava em vantagem. Ogum a foi levando até onde estava a oferenda. Num momento de descuido, Obá pisou na oferenda, uma pasta viscosa e escorregadia, e caiu.

Nesse momento, Ogum a possuiu, sendo seu primeiro homem.

Tempos depois, Xangô tomou Obá de Ogum.

\* \* \*

Obá e Oxum disputavam o amor de Xangô o tempo todo.

Um dia, Obá viu Oxum cozinhando, com um lenço à cabeça, e testemunhou que Xangô havia se esbaldado com a comida. Intrigada, perguntou a Oxum qual era seu segredo. Oxum contou-lhe, então, que havia cortado as orelhas e colocado na sopa que havia servido a Xaneô.

Na primeira ocasião em que foi cozinhar para o marido, Obá cortou uma de suas orelhas e colocou na sopa. Quando Xangô foi comer, sentiu nojo e ficou enraivecido. Oxum, então, apareceu sem o lenço e com as orelhas. Obá percebeu que havia sido lograda e ficou enraivecida.

Xangô, que não aguentava mais as disputas, expulsou as duas de casa e correu atrás delas, lançando-lhes um raio, mas elas corriam e corriam, cada vez mais.

Ambas se transformaram em rios. E onde se juntam os rios Oxum e Obá, a correnteza é terrível, pois ambas lutam pelo mesmo leito.

\* \* \*

Obá, Iansã e Oxum, as três mulheres de Xangô, viviam em disputas e confusão entre elas

Um dia, Xangô foi para a guerra e levou Iansã.

O tempo passou e Obá ficou desesperada, indo ter com Orunmilá, que lhe aconselhou a pegar um rabo de cavalo e colocar no teto da casa como oferenda.

Obá, então, encomendou a Exu um rabo de cavalo. Induzido por Oxum, Exu cortou o rabo do cavalo branco de Xangô, mas não apenas os pelos e o cavalo sangrou até a morte.

Quando Xangô voltou, não encontrou o cavalo e viu o iruquerê no teto da casa. Reconheceu tratar-se de parte de seu cavalo branco, soube pelas outras esposas da oferenda de Obá e a repudiou.

Obá evoca a paixão que cega a ponto de transformar o sujeito vítima de seus próprios desejos, de suas próprias ações. Contrapõe-se a Oxum, sempre vitoriosa no amor. Representa, ainda, o ciúme, mas também a determinação e a força do feminino

O oriki abaixo foi transcriado por Antonio Risério a partir do iorubá.

Obá Obá Obá

Orixá do ciúme

Terceira mulher de Xangô.

O acoite do ciúme

Gravado na carne.

Fala da fama do marido

Move magos na madrugada

Come cabrito de manhã.

Discutindo com Oxum

Não foi a Kossô com Xangô. Obá abraça os braços do marido

A parte do seu corpo que a prende

Obá sabe o que é bom.

Onde Obá se sente em casa? Nos braços do esposo que ama e a quem se devota: Xangô.

#### IREJIS

Formado por duas entidades distintas, indicam a contradição, os opostos que se complementam. Tudo o que se inicia está associado aos lbej is: nascimento de um ser humano, a nascente de um rio, etc. Geralmente são associados aos gêmeos Taiwo ("o que sentiu o primeiro gosto da vida") e Kainde ("o que demorou a sair"), às vezes a um casal de gêmeos. Seus pais também variam de lenda para lenda, contudo a mais conhecida os associa a Xangô e Oxum.

Responsáveis em zelar pelo parto e pela infância, bem como pela promoção do amor e da união.

Na Umbanda, em vez de se cultuar diretamente os Ibej is (Orixás), é mais comum cultuar-se a Linha de Yori.

Doum é a terceira criança, companheiro de Cosme e Damião, com os quais os lbejis são sincretizados. O nome Doum deriva do iorubá Idowu, nome atribuido ao filho que nasce na sequência de gêmeos; relaciona-se também com o termo fonebé dohoum, que significa "parecido com". "semelhante ou igual a".

#### Características

Animais: de estimação.

Bebidas: água com açúcar, água com mel, água de coco, caldo de cana, refrigerante, suco de frutas.

Chacras: todos, em especial o laríngeo.

Cores: rosa e azul (branco, colorido).

Comemoração: 27 de setembro.

Comidas: caruru, doces e frutas.

Contas: azuis, brancas, rosa.

Corpo humano e saúde: acidentes, alergias, anginas, problemas de nariz, raquitismo.

Dia da semana: domingo.

Elemento: fogo.

Elementos incompatíveis: assovio, coisas de Exu, morte.

Ervas: alecrim, jasmim, rosa.

Essências: de frutas.

Flores: margarida, rosa mariquinha.

Metal: estanho.

Pedra: quartzo rosa.

Planeta: Mercúrio.

Pontos da natureza/de força: cachoeiras, jardins, matas, praias e outros.

Saudação: Oni Ibejada! ("Salve as crianças!" ou "Ele é dois!)

Símbolo: gêmeos

Sincretismo: São Cosme e São Damião, Santos Crispim e Crispiniano.

# SINCRETISMO

## SÃO COSME E SÃO DAMIÃO

(27 de setembro)

Segundo a tradição, médicos gêmeos caridosos que foram decapitados após seus algozes não terem tido sucesso com lapidação e flechadas.

#### Registros

#### Itãs

Os gêmeos, filhos de Xangô e Oxum, adoravam brincar e se divertir. Tinham predileção por tocar seus tambores mágicos, presentes de Iemanjá, sua mãe adotiva.

Por esse tempo, Icu, a Morte, havia colocado armadilhas por todo o caminho, armadilhas que ninguém conseguia desarmar. E as pessoas morriam.

Os Ibejis decidiram derrotar a Morte. Foram por um caminho onde ela havia posto uma armadilha. Um foi pela trilha; o outro, escondido na mata. Aquele que seguia pela trilha tocava o tambor mágico. A Morte adorou e o avisou da armadilha, poupando-lhe a vida. E a Morte dançava. Quando se cansou, um gêmeo trocou de lugar com o outro e prosseguiu com a música. E a Morte dançava.

Ao longo do tempo e do caminho, o tambor não parava. A Morte foi se cansando, mas não conseguia interromper a dança. Pediu para que a música parasse. Os Ibejis, então, disseram que parariam a música desde que a Morte retirasse as armadilhas. Ela concordou.

Assim, os Ibejis venceram Icu.

#### **TEMPO**

Também conhecido como Lokoo ou Iroko, Tempo é um Orixá originário de Iwere, na parte leste de Oyó (Nigéria). Sua importância é fundamental na compreensão da vida. Geralmente é associado a Iansã (e vice-versa), senhora do ventos e das tempestades.

Segundo célebre provérbio, "O Tempo dá, o Tempo tira, o Tempo passa e a folha vira". O Tempo também é visto como o próprio céu, o espaço aberto.

Na Nigéria, este Orixá é cultuado numa árvore do mesmo nome, substituída no Brasil pela gameleira-branca, que apresenta características semelhantes às da árvore africana. Associado ao Vodun daomeano Loko (dinastia Jeje) e ao inquice Tempo dos bantos, é, na realidade, o Orixá dos bosques nigerianos. Sua cor é o branco. Utiliza-se palha da costa em suas vestes. Sua comida é, dentre outras, o caruru, o deburu (pipoca) e o feijão-fradinho.

Geralmente, diante das casas de Candomblé, há uma grande árvore, com raízes saindo do chão, envolvida por um grande pano branco (alá). Trata-se de Iroco, protegendo cada casa, dando-lhe força e poder.

Na nação Angola, Iroco também é conhecido como Maianga ou Maiongá. Orixá pouco cultuado na Umbanda.

#### SINCRETISMO

SÃO LOURENCO

(10 de agosto)

Mártir do ano 258, morto queimado numa grelha. Segundo alguns autores, a associação entre Tempo e São Lourenço se dá pela semelhança entre a grelha e a escada utilizada para se colocar a bandeira de Tempo em terreiros Angola.

# REGISTROS

MPB

Tempo Rei (Gilberto Gil)

Não me iludo Tudo permanecerá do jeito Que tem sido Transcorrendo, transformando Tempo e espaco navegando todos os sentidos Pães de Açúcar, Corcovados Fustigados pela chuva e pelo eterno vento Água mole, pedra dura Tanto bate que não restará nem pensamento

Tempo rei, ó Tempo rei, ó Tempo rei Transformai as velhas formas do viver Ensinai-me, ó Pai, o que eu ainda não não sei Mãe Senhora do Perpétuo, socorrei

Pensamento, mesmo fundamento singular Do ser humano, de um momento para o outro Poderá não mais fundar nem gregos nem baianos

Mães zelosas, pais corujas Vejam como as águas de repente ficam sujas Não se iludam, não me iludo Tudo agora mesmo pode estar por um segundo

Tempo rei, ó Tempo rei, ó Tempo rei Transformai as velhas formas do viver Ensinai-me, ó Pai, o que eu ainda não sei Mãe Senhora do Perpétuo, socorrei

# Oração ao Tempo (Caetano Veloso)

És um senhor tão bonito Quanto a cara do meu filho Tempo Tempo Tempo Tempo Vou te fazer um pedido Tempo Tempo Tempo Tempo...

Compositor de destinos Tambor de todos os ritmos Tempo Tempo Tempo Tempo Entro num acordo contigo Tempo Tempo Tempo Tempo Empo...

Por seres tão inventivo E pareceres contínuo Tempo Tempo Tempo Tempo És um dos deuses mais lindos Тетро Тетро Тетро Тетро...

Que sejas ainda mais vivo No som do meu estribilho Tempo Tempo Tempo Ouve bem o que te digo Tempo Tempo Tempo Tempo ...

Peço-te o prazer legitimo E o movimento preciso Tempo Tempo Tempo Quando o Tempo for propicio Tempo Tempo Tempo Tempo...

De modo que o meu espírito Ganhe um brilho definido Tempo Tempo Tempo E eu espalhe beneficios Tempo Tempo Tempo Tempo ...

O que usaremos prá isso Fica guardado em sigilo Tempo Tempo Tempo Tempo Apenas contigo e comigo Tempo Tempo Tempo Tempo...

E quando eu tiver saído Para fora do teu círculo Tempo Tempo Tempo Tempo Não serei nem terás sido Tempo Tempo Tempo Tempo ...

Ainda assim acredito Ser possível reunirmo-nos Tempo Tempo Tempo Tempo Num outro nível de vínculo Tempo Tempo Tempo Tempo ...

Portanto peço-te aquilo E te ofereço elogios Tempo Tempo Tempo Tempo Nas rimas do meu estilo Tempo Tempo Tempo Tempo ... Sem a compreensão de Tempo nada se faz. Aqui, nas duas canções, é possível associar uma série de elementos ao Orixá, sobretudo no que tange ao tempo enquanto passagem cronológico-pessoal da existência.

#### LOGUN-EDÉ

Filho de Oxum e Oxóssi, vive metade do ano na água (como mulher) e a outra metade no mato (como homem). Em seu aspecto feminino, usa saia cor-de-rosa e coroa de metal, assim como um espelho. Em seu aspecto masculino, capacete de metal, arco e flecha, capangas e espada. Veste sempre cores claras. Sua origem é liexá (Nigéria).

Príncipe dos Orixás, combina a astúcia dos caçadores com a paciência dos pescadores. Seus pontos de força na natureza compreendem barrancas, beiras de rios e o vapor fino sobre as lagoas que se espraia pela mata nos dias quentes. Vivencia plenamente os dois reinos, o das águas e das matas.

Por seu traço infantil e hermafrodita, nunca se casou, preferindo a companhia de Euá - que, assim como Logun-Edé, vive solitária e nos extremos de mundos diferentes. Solidário, preocupa-se com os que nada têm, empático com seus sofrimentos, distribuindo para eles caca e riqueza.

#### Características

Animal: cavalo-marinho

Behida: as mesmas de Oxum e Oxóssi

Cores: azul celeste com amarelo.

Comemoração: 19 de abril.

Comidas: as mesmas de Oxum e Oxóssi.

Contas: contas e micangas de cristal azul celeste e amarelo.

Corpo humano e saúde: órgãos localizados na cabeça e problemas respiratórios.

Elementos: água e terra.

Elementos incompatíveis: abacaxi, cabeça de bicho, cores vermelha ou marrom.

Ervas: as mesmas de Oxum e Oxóssi.

Essências: as mesmas de Oxum e Oxóssi.

Flores: as mesmas de Oxum e Oxóssi.

Metais: latão e ouro

Pedras: turquesa, topázio.

Pontos da natureza: margens dos rios nas matas.

Saudação: "Lossi lossi!" ("Jovem dos rios!")

Símbolos: abebê (espelho) e ofá (arco e flecha).

Sincretismo: Santo Expedito.

#### SINCRETISMO

#### SANTO EXPEDITO

(19 de abril)

Segundo a tradição, mártir do século IV ao qual se associam as causas urgentes. Há diversas hipóteses para que tenha sido conhecido post-mortem como "Expedito". Talvez o tenham associado a Logun-Edé pela vivacidade, j uventude e energia do Orixá.

#### REGISTROS

#### Itãs

Logun-Edé é filho de Oxóssi e de Oxum. Por isso carrega o ofá (arco e flecha) do pai e o abebé (espelho) da mãe. É senhor das ribanceiras do rio, reinando entre as águas de Oxum e as matas de Oxóssi.

Oxum se apaixonou por Oxóssi, mas ele não se interessou por ela. Soube por um babalaó que o Orixá se interessava apenas por mulheres da floresta, não pelas das águas. Então Oxum embebeu seu corpo de mel e rolou pelo chão da floresta. Dessa forma. seduziu Oxóssi.

Um dia, porém, convidou Oxóssi para um banho no rio. Tanto o mel quanto as folhas da mata se desprenderam do corpo de Oxum e Oxóssi percebeu que fora enganado, deixando para trás o Orixá das águas grávida de Logun-Edé.

Logun-Edé e Oxóssi eram exímios caçadores. Não sabiam ser um filho do outro, e Oxóssi por ele se apaixonou.

Logun havia feito um pacto com as Iya Mi15 e nunca flechava nenhum de seus pássaros. Oxóssi, contudo, um dia feriu um dos pássaros das Iya Mi, que se vingaram cegando ambos os caçadores.

Então, Logun tirou de sua bolsa a tiracolo o adô, algo que lhe havia sido presenteado pelas Iya Mi, para sua proteção. Assim, curou a cegueira de Oxóssi. Cego, Logun conduziu Oxóssi à lagoa onde estava sua mãe, Oxum.

O antigo amor de Oxum e Oxóssi renasceu, e dele nasceu o rio Inlé e um peixe no qual Logun montou, indo até as profundezas onde conheceu Iemanjá, que acabou por adotá-lo e lhe dar riquezas.

Logun vive parte do tempo no rio Inlé, parte do tempo nas matas.

\* \* \*

Logun, abandonado pela mãe, foi criado por Oiá. Não se dava muito com o pai, pois este era ríspido com o filho. Porém, apreciava a companhia de sua mãe, que vivia com as demais Iabás, esposas de Xangô.

A entrada de homens no palácio das Iabás era proibida sob pena de morte,

então, para visitar Oxum, Logun usava as roupas da mãe e, assim, permanecia dias em sua companhia.

No dia de uma grande festa no Orum, Logun se preocupou com que roupa iria - pois, sendo pescador e caçador, não tinha trajes adequados para essa ocasião. Lembrando-se das roupas de Oxum, foi à festa vestido como uma labá.

Todos se admiraram e perguntavam quem seria tão bela Iabá que tanto lembrava Oxum. Não contendo a curiosidade, Ifá levantou o filá de Logun e viu o rosto do filho de Oxum e Oxóssi.

Logun ficou inquieto, pois todos saberiam de sua estratégia para ir à festa. Saiu do palácio às pressas e se escondeu na floresta.

Oxóssi, que não o reconheceu, se encantou e passou a persegui-lo.

Próximo do rio, exausto, Logun caiu e, então, Oxóssi o possuiu.

Filho de Oxum e Oxóssi, Logun carrega as características dos dois. Contudo, essa androginia confunde, conforme consta do último relato, o próprio pai, que enxerga Logun apenas parcialmente, como feminino.

#### Orikis

A tradução do oriki abaixo foi reproduzida por Alberto Ebômi.

Um orgulhoso fica infeliz que um outro esteja contente

É dificil fazer uma corda com as folhas espinhosas da urtiga

Montado de cavalinho sobre as costas de sua mãe

Ele é sozinho, ele é muito bonito

Até a voz dele é agradável

Não se coloca as mãos sobre o seu peito

Ele tem um peito que atrai as mãos das pessoas

O estrangeiro vai dormir sobre o coqueiro

Homem esbelto

O careca presta atenção à pedra atirada certeiramente

Ele acha duzentas esteiras para dormir na floresta

Acordá-lo bem é o suficiente

Nós somente o vemos e o abraçamos como se ele fosse uma sombra

Somente em Orunmilá nós tocamos, mas ele não responde

Ele tem um nome como Soponna

É difícil alguém mau chamar-se Soponna

Devedor que faz pouco caso

Devedor que anda rebolando displicentemente

Ele é um louco que quebra a cerca com a cabeça

Ele bate com seu papo numa árvore Ijebu

Ele quebrou sete papos com o seu papo

A segunda mulher diz ao papo para usar um pente (para desinchar o papo)

Um louco que diz que o procurem lá fora na encruzilhada Aquele que tem orquite (inflamação dos testículos) e dorme profundamente Ele é freszo como a folha de odundun Altivo como o carneiro

Pessoa amável anteontem

Ele carrega um talismã que ele espalha sobre o seu corpo como um preguiçoso

Ele carrega um talismã e briga com o filho do feiticeiro dando socos

Ele veste boas roupas

Com um pedaço de madeira muito pontudo ele fere o olho de um outro

Rápido como aquele que passa atrás de um campo sem agir como um ladrão

Ele destrói a casa de um outro e com o material cobre a sua

Ele tem olhos muito agucados

Ele acha uma pena de coruja e a prende em sua roupa

Ele é ciumento e anda rebolando displicentemente

Ele recolhe as ervas atrás

Ele recolhe as ervas atrás

Ele anda rebolando desengonçado para ir ao pátio interior de um outro

A chuva bate na folha de cobrir telhados e faz ruído

Ele mata o malfeitor na casa de um outro

Ele recolhe o corpo na casa e empina o nariz

O preguiçoso está satisfeito entre os passantes

Ele é helo até nos olhos

Homem muito belo

Ele coloca um grande pedaço de carne no molho do chefe

Ele conhece o caminho

Ele conhece o caminho do campo e não vai lá

Ele está ao lado do dono dos obi e não os compra para comer

O gavião pega o frango com as penas

À noite coisa sagrada, de manhã coisa sagrada

Ele briga com qualquer um e ri estranhamente

Ele tem o hábito de andar como a um bêbado que bebeu Sessenta contas não podem rodear o pescoco de um papudo

O papudo come no inchaco de sua garganta

Ele quebra o papo do pescoco daquele que o possui

Ele dá rapidamente crianças às mulheres estéreis

Ele guarda seus talismãs numa pequena cabaça

Duas vezes assim coisa sagrada

Rápido como alguém que parte

A proibição do pássaro branco é o pano branco

Ele mexe os braços fantasiosamente

Marido de Ahotomi

Marido de Fegbejoloro

Marido de Onikunoro

Marido de Adapatila

Bem desperto, ele acorda de manhã já com o arco e flecha no pescoço

Como um louco ele se debate para colocar os joelhos no chão, como o carneiro Marido de Ameri que dá medo

Leopardo de pele bonita

Ele expulsa a infelicidade do corpo de alguém que tem infelicidade

Assim ele diz e assim ele faz Orgulhoso que possui um corpo muito belo.

Em especial o donaire e a androginia aparecem neste oriki dedicado ao Príncipe dos Orixás.

#### MPB

#### Afoxé para Logun (Nei Lopes)

Menino caçador Flecha no mato bravio Menino pescador Pedra no fundo do rio

Coroa reluzente Todo ouro sobre azul Menino onipotente Meio Oxóssi. meio Oxum

Menino caçador Flecha no mato bravio Menino pescador Pedra no fundo do rio

Coroa reluzente Todo ouro sobre azul Menino onipotente Meio Oxóssi, meio Oxum

Eh..., quem é que ele é? Ah..., onde é que ele está?

Axé, menino, axé! Fara Logun, Fara Logun, Fá Axé, menino, axé! Fara Logun, Fara Logun, Fá

Menino, meu amor Minha mãe, meu pai, meu filho Toma teu axoxô Teu onjé de coco e milho Me dá do teu axé Que eu te dou teu mulucum Menino, doce mel Meio Oxóssi. meio Oxum

#### Logunedé (Gilberto Gil)

É de Logunedé a doçura Filho de Oxum, Logunedé Mimo de Oxum, Logunedé - edé, edé Tanta ternura

É de Logunedé a riqueza Filho de Oxum, Logunedé Mimo de Oxum, Logunedé - edé, edé Tanta beleza

Logunedé é demais Sabido, puxou aos pais Astúcia de caçador Paciência de pescador Logunedé é demais

Logunedé é depois Que Oxóssi encontra a mulher Que a mulher decide ser A mãe de todo prazer Logunedé é depois

É pra Logunedé a carícia Filho de Oxum, Logunedé Mimo de Oxum, Logunedé - edé, edé É delícia

<u>Logunedé</u> (Luís Berimbau e Ildásio Tavares)

Ê ê ê ê ê Fará Logun Fará Logun Fá

No fundo da mata escondeu seu tesouro

Tesouro tirado do fundo do mar De conchas e búzios e peixes de ouro Tesouro de Oxum para Oxóssi guardar

Brincou pelo mato menino guerreiro Na caça e na pesca, reinando Logun Cansou foi pro mar, mergulhou bem ligeiro Tirando de Oxóssi o tesouro de Oxum

Ê ê ê ê ê Fará Logun Fará Logun Fá

O Príncipe dos Orixás é associado ao belo e à integração entre o masculino e o feminino, de modo a equilibrar o cosmo e o ser humano.

#### OSSAIM

Orixá das plantas e das folhas, que estão presentes nas mais diversas manifestações do Culto aos Orixás, portanto, fundamental. Célebre provérbio dos terreiros afirma Ko si ewé, ko si Orisá, o que, em tradução livre do iorubá significa "Sem folhas não há Orixá". Em algumas casas, é cultuado como Iabá (Orixá feminino). Alguns segmentos umbandistas trabalham com Ossaim, enquanto elemento masculino, e Ossanha, como elemento feminino.

Juntamente com Oxóssi, rege as florestas e é senhor dos segredos medicinais e mágicos do verde. Representa a sabedoria milenar pré-civilizatória, a relação simbiótica do homem com a natureza. em especial com o verde.

Seja na Umbanda (onde na maioria das casas seu culto foi amalgamado ao de Oxóssi e dos Caboclos e Caboclas), no Candomblé (onde a figura do Babalossaim e do Mão-de-Ofá representaria um estudo à parte) ou em outra forma de Culto aos Orixás, o trato com as plantas e folhas é de extrema importância para a os rituais, a circulação de Axé e a saúde (física, psicológica e espiritual) de todos.

#### Características

Animais: pássaros.

Bebidas: sucos de frutas

Cores: verde e branco.

Comemoração: 5 de outubro

Comidas: abacate, banana frita, bolos de feijão e arroz, canjiquinha, milho cozido com amendoim torrado, inhame, pamonha, farofa de fubá.

Contas: contas e micangas verdes e brancas.

Corpo humano e saúde: artrite, problemas ósseos, reumatismo.

Dia da semana: quinta-feira.

Elemento: terra.

Elementos incompatíveis: ventania, jiló.

Ervas: manacá, quebra-pedra, mamona, pitanga, jurubeba, coqueiro, café.

Flores: flores do campo. Metais: estanho, latão.

Pedras: amazonita, esmeralda, morganita, turmalina verde e rosa.

Pontos da natureza: clareiras das matas.

Saudação: Eue ô! (Salve as folhas!)

Símbolos: ferro com sete pontas, com um pássaro na ponta central

(representação de uma árvore de sete ramos, com um pássaro pousado nela).

Sincretismo: São Benedito

Sincretismo: Sao Benedito

#### SINCRETISMO

#### SÃO RENEDITO

(05 de outubro)

Negro italiano, nascido no século XVI, seus pais eram descendentes de escravos. Humilde, trabalhava na cozinha do mosteiro e era muito inteligente e sábio, conhecendo a mente e o coração humanos. Talvez por isso o tenham associado a Ossaim (sabedoria e sensibilidade curadoras) e pelo trabalho na cozinha (contato com ervas).

#### REGISTROS

Itãs

Ossaim era o senhor absoluto das folhas, filho de Nanã e irmão de Euá e Obaluaê. Curava e tratava com as ervas, com banhos, chás, pomadas e outros procedimentos.

Xangô achou que todos os Orixás deveriam conhecer os segredos das ervas. Ossaim preferiu não dividir o segredo e nem as folhas com os demais Orixás. Então Xangô mandou Iansã fazer o vento trazer as folhas de Ossaim para o palácio, a fim de serem divididas entre os Orixás.

Quando o furação de Iansã funcionou, Ossaim ordenou que as folhas voltassem para a mata - o que aconteceu. As folhas que ficaram no palácio de Xangô perderam a força vital, o axé. Xangô admitiu a derrota para Ossaim. Admitiu também que as folhas deveriam ficar aos seus cuidados.

Ossaim, porém, deu a cada Orixá uma folha com seus segredos e encantamentos. Ainda assim, os maiores segredos não revelou a ninguém.

\* \* \*

Ossaim nasceu e não recebeu roupa alguma dos pais, andando sempre nu. Ao crescer, fugiu para a floresta, onde vivia escondido e coberto com folhas. Ali, aprendeu uma série de encantamentos.

Ressentido, jogou um encantamento contra o pai, que adoeceu. Foi, então, procurado para saber como o pai poderia ser curado. Disse que lhe entregassem uma roupa, uma calça e um gorro do pai. Assim foi feito: o pai ficou curado e Ossaim passou a andar vestido.

Depois preparou um encantamento contra a mãe, que passou a ter dores de barriga. Novamente Ossaim foi procurado e pediu que lhe entregassem um pano com listras brancas, pretas e vermelhas. Atendido o pedido, sua mãe foi curada.

Um dia teve um filho e, pensando que o filho lhe pudesse fazer o mesmo que havia feito a seus pais, Ossaim o matou, queimou seu corpo e guardou o pó preto resultante da queima. Com esse pó, tempos depois, curou o rei, passando a viver a seu lado, comungando de suas riquezas. Os Orixás não atendiam mais aos pedidos dos seres humanos. Então resolveram organizar festas para os Orixás, homenageando um a cada semana.

Um dia, um babalaô anunciou que haveria surpresas.

Na homenagem a Ossaim, apareceu um homem desconhecido, com uma perna só e pelo visto, um nobre, que foi muito bem recebido. O homem vinha montado num antílore.

Os sacerdotes conversaram com ele sobre os problemas, mostraram-lhe em detalhes como era a vida no local.

Apesar de ter apenas uma perna, o homem dançou a noite toda.

Então, o antílope disse que era hora de irem. E foram.

Todos ficaram admirados de o animal falar e reconheceram Ossaim, que aprecia muito passar despercebido e causar surpresas.

Os homens esperavam que levasse seus pedidos aos demais Orixás.

O mago-médico é uma espécie de Quiron africano que, antes de mais nada (e ao mesmo tempo, conforme os itās), cura a si mesmo e se dedica à cura dos demais, embora sua própria cura não seja completa e as feridas permaneçam abertas (como o medo de que o filho reproduza nele, Ossaim, o mal que provocou em seus pais). Senhor dos segredos das folhas, a ele os Orixás respeitam por sua sabedoria e seu conhecimento.

#### Orikis

A tradução do oriki abaixo foi reproduzida por Alberto Ebômi.

Aquele que vive nas árvores e que tem um rabo pontudo como estaca.

Aquele que tem o figado transparente como o da mosca.

Aquele que é tão forte quanto uma barra de ferro.

Aquele que é invocado quando as coisas não estão bem.

O esbelto que quando recebe a roupa da doença se move como se fosse cair.

O que tem uma só perna e é mais poderoso que os que têm duas.

Todas as folhas têm viscosidade que se tornam remédio.

Àgbénigi, o deus que usa palha.

O grande sino de ferro que soa poderosamente.

A quem as pessoas agradecem sem reservas depois que ele humilha as doenças.

Àròni que pula no poço com amuletos em seu peito.

O homem de uma perna que excita os de duas pernas para correr.

Toda a sabedoria e todo o conhecimento de Ossaim lhe dão força. Por vezes, Aroni aparece a serviço de Ossaim, como seu mentor ou como o próprio Ossaim.

#### <u>Canto de Ossanha</u> (Vinícius de Moraes e Baden Powell)

"O canto da mais dificil E mais misteriosa das deusas Do candomblé baiano Aquela que sabe tudo Sobre as ervas Sobre a alauimia do amor"

#### Degaál Decerêl Degaál

O homem que diz "dou"
Não dá!
Porque quem dá mesmo
Não diz!
O homem que diz "vou"
Não vai!
Porque quando foi
Já não quis!
O homem que diz "sou"
Não é!
Porque quem é mesmo "é"
Não sou!
O homem que diz "tou"
Não ó
Não nú

Coitado do homem que cai

No canto de Ossanha

Traidor!

Porque ninguém tá Quando quer

Traidor! Coitado do homem que vai Atrás de mandinga de amor...

Vai! Vai! Vai! Vai! Não Vou! Vai! Vai! Vai! Vai! Não Vou! Vai! Vai! Vai! Vai! Vai! Vai! Vai! Vai!

Não Vou!

Que eu não sou ninguém de ir Em conversa de esquecer A tristeza de um amor Que passou Não! Eu só vou se for prá ver Uma estrela aparecer

Na manhã de um novo amor...

Amigo sinhó
Saravá
Xangó me mandou lhe dizer
Se è canto de Ossanha
Não vá!
Que muito vai se arrepender
Pergunte pro seu Orixá
O amor só è bom se doer
Perevante pr'o seu Orixá

O amor só é hom se doer

Vai! Vai! Vai! Vai! Amar! Vai! Vai! Vai! Vai! Sofrer! Vai! Vai! Vai! Vai! Chorar! Vai! Vai! Vai! Vai! Direr!

Que eu não sou ninguém de ir Em conversa de esquecer A tristeza de um amor Que passou Não! Eu só vou se for prá ver

Uma estrela aparecer Na manhã de um novo amor...

Vai! Vai! Vai! Vai! Amar! Vai! Vai! Vai! Vai! Sofrer! Vai! Vai! Vai! Vai! Chorar! Vai! Vai! Vai! Vai! Dizer!...(2x)

Caracterizado na canção como deusa, Ossanha, cujo canto sedutor alcança até o centro da floresta conforme relatos mitológicos, faz as pessoas a ís se perderem (talvez símbolo da perda da consciência nos mistérios insondáveis). Aqui, Ossanha aparece com o canto do amor. Contudo, o verdadeiro amor é o que faz sofrer - não por masoquismo, mas porque não se consegue viver plenamente com a ausência da pessoa amada.

#### Salve as folhas (Geronimo Santana)

Sem folha não tem sonho Sem folha não tem vida Sem folha não tem nada

Quem é você e o que faz por aqui Eu guardo a luz das estrelas A alma de cada folha Sou Aroni

Kosi euê Kosi Orixá Euê ô Euê ô Orixá

Sem folha não tem sonho Sem folha não tem festa Sem folha não tem vida Sem folha não tem nada

Eu guardo a luz das estrelas A alma de cada folha Sou Aroni

O verde da fotossintese (luz das estrelas) e do poder etéreo (a alma de cada folha) é guardado por Aroni, do qual tratamos acima, sempre relacionado a Ossaim

#### EUÁ

Divindade do rio Yewa, também conhecida como Iya Wa, considerada a dona do mundo e dos horizontes, ligada às águas e, por vezes, associada à fertilidade. Em algumas lendas aparece como esposa de Obaluaê/Omolu. Já em outras, é esposa de Oxumaré, relacionada à faixa branca do arco-íris (seria a metade feminina desse Orixá).

Protetora das virgens, tem o poder da vidência, sendo senhora do céu estrelado. Por vezes é confundida com Iansã, Oxum e mesmo Iemanjá. Além do arpão, seu símbolo mais conhecido, pode também carregar um ofá (arco e flecha) dourado, uma espingarda ou uma serpente de metal. Também é simbolizada pelo raio de sol, pela neve e pelas palmeiras em formato de leque.

Orixá pouco cultuado na Umbanda.

#### Características

Animal: sabiá.

Bebida: champanhe.

Cor: carmim.

Comemoração: 13 de dezembro.

Corpo humano e saúde: problemas intestinais e respiratórios.

Dia da semana: sábado.

Elemento: água Elementos incompatíveis: aranha, galinha, teia de aranha.

Ervas: arrozinho, baronesa (alga), golfão.

Flores: flores brancas e vermelhas.

Metais: cobre, ouro, prata.

Pontos da natureza: linha do horizonte, recebendo entregas em rios e lagos.

Saudação: Rirró! ou Ri ró! ("Doçura!")

Símbolo: arpão.

Sincretismo: Nossa Senhora das Neves, Santa Luzia.

#### SINCRETISMO

#### SANTA LUZIA

(13 de dezembro)

A Santa Luzia também se associa Oxum Apará, com boa visão de jogo. Mártir que teve a garganta cortada, no século XV, por não aceitar ter relações sexuais, certamente tornou-se padroeira dos olhos em virtude de seu nome, que vem do latim "lux" (luz).

#### ORIINMII.Á

Tanto Orunmilá quanto Exu têm permissão para estar próximos a Olorum quando necessário, daí sua importância. Senhor dos destinos, Orunmilá rege o plano onírico, é aquele que sabe tudo o que se passa sob a regência de Olorum, no presente, no passado e no futuro. Tendo acompanhado Odudua na fundação de Ilê Ifé, é conhecido como Eleri Ipin (testemunho de Deus), Ibikeji Olodumaré (vice de Deus), Gbaiyegborun (o que está na terra e no cêu), Opitan Ifê (o historiador de Ifé).

Por ordens de Olorum, além de ter participado da criação da terra e do homem, Orunmilá auxilia cada um a viver seu cotidiano e a vivenciar seu próprio caminho, isto é, o destino para seu Ori (cabeça).

Seus porta-vozes são os chamados babalaôs (país do segredo), iniciados especificamente no culto a Ifá. No caso dos búzios, entretanto, os babalaôs são cada vez mais raros, sendo os mesmos lidos e interpretados por Babalorixás, ialorixás e outros devidamente preparados (a preparação e as formas de leitura podem variar bastante do Candomblé para a Umbanda e de acordo com a orientação espiritual de cada casa e cada ledor/ledora).

Cada ser humano é ligado diretamente a um Odu, que lhe indica seu Orixá individual, bem como sua identidade mais profunda.

Coleeira ou noz-de-cola, utilizada em alguns rituais dos Cultos de Nação. Prato à base de milho branco. Espécie de mingau.

Cada Iya Mi Oxorongá é uma entidade espiritual que representa a ancestralidade feminina, daí o porquê de ser conhecida como mãe ancestral. As Iya Mi são senhoras, donas dos pássaros da noite, poderosas, pairando acima dos conceitos do hem e do mal.

#### AS LINHAS DA UMBANDA

De modo geral, cada Linha corresponde a uma faixa vibratória comandada por um Orixá e/ou Guia ou Guardião, agregando elementos afins.

#### As Sete Linhas

Diversas tradições espirituais, religiosas e culturais consideram o número 7 sagrado, cabalistico, espiritual. Além disso, 7 são os períodos da vida, as cores do arco-íris, os dias da semana, as maravilhas do mundo (ao menos as da primeira listagem), os principais chacras, etc.

A presença desse número é bastante grande na Umbanda, em especial quando se fala das **Sete Linhas** (Linhas maiores de trabalho na Umbanda) e de nomes de Guias e Guardiões, por exemplo.

Interessante notar que, ao longo do tempo, não foram as Linhas de Umbanda que mudaram, e sim a compreensão a respeito delas. Cada vez mais novos elementos são agregados à Umbanda como, por exemplo, no caso da Linha do Oriente, uma vez que suas portas estão sempre abertas àqueles que, no Plano Espiritual, desejem trabalhar na Lei da Umbanda.

Como nada é rígido na Espiritualidade, nem sempre as representações e as correspondências de Guias e Guardiões (na Direita ou na Esquerda) serão necessariamente as mesmas para cada pessoa ou terreiro.

### 1925

# No livro "Ensaios sobre Umbanda", Leal de Souza elenca as Sete Linhas abaixo:

| l <sup>a</sup> | Oxalá |
|----------------|-------|
|                |       |

| 2ª             | Ogum    |
|----------------|---------|
| 3ª             | Oxóssi  |
| 4 <sup>a</sup> | Xangô   |
| 5ª             | Iansã   |
| 6ª             | Iemanjá |
| 7 <sup>a</sup> | Almas   |
|                |         |

1º. Congresso de
Espiritismo de Umbanda Em
"Introdução ao Estudo da
Linha Branca de Umbanda",
a Cabana de Pai Thomé do
Senhor do Bonfim confirma
o trabalho de Leal de Souza.

| 1º. grau de iniciação | Almas |
|-----------------------|-------|
| 2º. grau de iniciação | Xangô |
|                       |       |

| 3º. grau de iniciação | Ogum    |
|-----------------------|---------|
| 4º. grau de iniciação | Iansã   |
| 5°. grau de iniciação | Oxóssi  |
| 6°. grau de iniciação | Yemanjá |
| 7º. grau de iniciação | Oxalá   |

O Primado de Umbanda apresenta os Sete Seres Espirituais responsáveis pela Luz Espiritual emanada do próprio Deus (Supremo Espírito), o primeiro elo entre Deus e as outras Hierarquias Espirituais. Em nosso sistema solar, os chamados Orixás Maiores regem as Sete Linhas da Umbanda.

| 1 <sup>a</sup> | Orixalá                           |
|----------------|-----------------------------------|
| 2ª             | Ogum                              |
| 3 <sup>a</sup> | Oxóssi                            |
| 4 <sup>a</sup> | Xangô                             |
| 5 <sup>a</sup> | Yorimá (Iofá,<br>Obaluaê)         |
| 6 <sup>a</sup> | Yori (Ibeji – Erês –<br>Crianças) |

| 7ª | Yemanjá |
|----|---------|
|    |         |

No Livro "Umbanda de Todos Nós", W. W. da Mata e Silva apresenta as Sete Linhas de Umbanda, observando a tríade Caboclo, Preto-Velho e Criança, roupagens fluídicas com as quais apresentam-se os Espíritos trabalhadores da

# Umbanda.

| 1 <sup>a</sup> - Luz do<br>Senhor Deus,<br>Princípio<br>Incriado,<br>Verbo. | Orixalá |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------|
| 2ª - Princípio<br>Duplo<br>Gerante,<br>Espírito<br>Feminino,<br>Fecundação. | Yemanjá |
|                                                                             |         |

| 3ª - Potência<br>Divina<br>Manifestada,<br>Princípio em<br>ação na<br>própria<br>humanidade.  | Yori<br>(Crianças) |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 4ª - Senhor<br>das Almas,<br>Senhor do<br>Fogo Etéreo,<br>Lei Cármica<br>(causa e<br>efeito). | Xangô              |

| 5ª - Fogo da<br>Salvação,<br>Fogo da<br>Glória,<br>Demandas da<br>Fé.                           | Ogum   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 6 <sup>a</sup> - Ação<br>Circular<br>sobre os<br>viventes na<br>Terra,<br>Caçador das<br>Almas. | Oxóssi |
| 7 <sup>a</sup> - Princípio                                                                      |        |

Real da Lei, Mestrado nos Ensinamentos da Lei de Umbanda. Yorimá (Pretos-Velhos)

## 1964

No Livro Okê Caboclo! –

Mensagens do Caboclo

Mirim, do fundador da

Tenda Espírita Mirim

Benjamim Figueiredo, os

Orixás se dividem em

Menores e Maiores, sendo
estes últimos os regentes das

Sete Linhas.

| 1ª - Expressão<br>da Inteligência | Oxalá        |
|-----------------------------------|--------------|
| 2ª - Expressão<br>do Amor         | Iemanjá      |
| 3ª - Expressão<br>da Ciência      | Xangô<br>Caô |
| 4ª - Expressão<br>da Lógica       | Oxóssi       |
| 5 <sup>a</sup> - Expressão        | Xangô        |

| da Justiça                     | Agodô |
|--------------------------------|-------|
| 6ª - Expressão<br>da Ação      | Ogum  |
| 7ª - Expressão<br>da Filosofia | Iofá  |
|                                | •     |

Rubens Saraceni Livro "Sete Linhas de Umbanda – A Religião dos Mistérios".

| 1ª - Essência<br>Cristalina – Fé                       | Oxalá  |
|--------------------------------------------------------|--------|
| 2ª - Essência<br>Mineral –<br>Amor                     | Oxum   |
| 3 <sup>a</sup> - Essência<br>Vegetal –<br>Conhecimento | Oxóssi |
| 4ª - Essência<br>Ígnea — Justiça                       | Xangô  |
|                                                        |        |

ı

| 5 <sup>a</sup> - Essência<br>Aérea – Lei    | Ogum    |
|---------------------------------------------|---------|
| 6ª - Essência<br>Telúrica —<br>Evolução     | Obaluaê |
| 7ª - Essência<br>Aquática —<br>Geração/Vida | Yemanjá |

# Lurdes de C. Vieira (coordenação) Livro "Manual Doutrinário, Ritualístico e Comportamental Umbandista"

| Oxalá | Mistério da<br>Fé –<br>qualidade<br>congregadora |
|-------|--------------------------------------------------|
| Ogum  | Mistério da<br>Ordenação –<br>onipotência        |
|       | Mistério do                                      |

| Oxóssi | Conhecimento – onisciência                    |
|--------|-----------------------------------------------|
| Xangô  | Mistério da<br>Justiça                        |
| Oxum   | Mistério do<br>Amor –<br>concepção            |
| Obá    | Mistério do<br>Conhecimento<br>- concentração |
|        |                                               |

| Iansã   | Mistério da<br>Lei – direção           |
|---------|----------------------------------------|
| Oxumaré | Mistério do<br>Amor –<br>renovação     |
| Obaluaê | Mistério da<br>Evolução                |
| Omolu   | Mistério da<br>Vida –<br>estabilização |
|         |                                        |

| Nanã         | Mistério da<br>Evolução –<br>racionalização          |
|--------------|------------------------------------------------------|
| Oiá<br>Tempo | Mistério da<br>Religiosidade                         |
| Egunitá      | Egunitá –<br>Mistério da<br>Justiça –<br>purificação |
| Exu          | Qualidade<br>vitalizadora<br>de Olorum               |

|           | (Deus, Zâmbi)               |
|-----------|-----------------------------|
| Pombogira | Qualidade<br>estabilizadora |
|           |                             |

Janaina Azevedo Corral Livro "As Sete Linhas da Umbanda"

| 1 <sup>a</sup> | Linha de Oxalá |
|----------------|----------------|
|                |                |

| 2ª             | Linha das Águas                         |
|----------------|-----------------------------------------|
| 3 <sup>a</sup> | Linha dos Ancestrais<br>(Yori e Yorimá) |
| 4 <sup>a</sup> | Linha de Ogum                           |
| 5 <sup>a</sup> | Linha de Oxóssi                         |
| 6ª             | Linha de Xangô                          |
| 7ª             | Linha do Oriente                        |
|                |                                         |

## AS SETE LINHAS NA FORMA EM QUE SÃO MAIS CONHECIDAS E/OU MAIS SE MANIFESTAM NOS TERREIROS DE UMBANDA.

| 1 <sup>a</sup> | Oxalá   |
|----------------|---------|
| 2ª             | Iemanjá |
| 3 <sup>a</sup> | Xangô   |

| 4 <sup>a</sup> | Ogum   |
|----------------|--------|
| 5 <sup>a</sup> | Oxóssi |
| 6ª             | Yori   |
| 7ª             | Yorimá |
|                |        |

#### Oxalá

Vibração que coordena as demais, a Linha de Oxalá é a que representa o reflexo de Deus. As Entidades dessa linha costumam falar calmamente. Seus pontos cantados possuem grande aspecto místico. Raramente assumem chefia de cabeca.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE OXALÁ

| Caboclo  | Representante |
|----------|---------------|
| Urubatão | da vibração   |
| da Guia  | espiritual    |
| Caboclo  | Intermediário |
| Guaracy  | para Ogum     |
|          |               |

| Caboclo   | Intermediário |
|-----------|---------------|
| Guarani   | para Oxóssi   |
| Caboclo   | Intermediário |
| Aimoré    | para Xangô    |
| Caboclo   | Intermediário |
| Tupi      | para Yorimá   |
| Caboclo   | Intermediário |
| Ubiratan  | para Yori     |
| Caboclo   | Intermediário |
| Ubirajara | para Iemanjá  |

### Ie manjá

Também conhecida como Linha d'Água ou Povo d'Água. Representa o feminino, a maternidade, a energia geradora. As entidades dessa linha apreciam trabalhar com água, inclusive do mar ou salgada, fixando vibrações, de maneira serena.

Na Umbanda, Oxum, Iansã e Nanã, assim como as demais Iabás (Orixás femininos/Santas) pertencem a essa Linha.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE IEMANJÁ

| Cabocla<br>Iara | Representante<br>da vibração<br>espiritual |
|-----------------|--------------------------------------------|
| Cabocla         | Intermediário                              |
| Estrela         | para Oxalá                                 |

| do Mar                     |                              |
|----------------------------|------------------------------|
| Cabocla                    | Intermediário                |
| Indaiá                     | para Oxóssi                  |
| Cabocla                    | Intermediário                |
| do Mar                     | para Ogum                    |
| Cabocla                    | Intermediário                |
| Iansã                      | para Xangô                   |
| Cabocla<br>Nanã<br>Buruquê | Intermediário<br>para Yorimá |

## Cabocla Oxum

## Intermediário para Yori

## Xangô

Os pontos cantados dessa Linha nos remetem aos pontos de força do Orixá Xangó: pedreiras, cachoeiras, montanhas. Justiça, lei cármica (ação e reação), avaliação do estado espiritual são alguns dos aspectos atrelados a Xangô e a essa Linha.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE XANGÔ

| Xangô Caô                | Representante<br>da vibração<br>espiritual |
|--------------------------|--------------------------------------------|
| Xangô<br>Pedra<br>Branca | Intermediário<br>para Oxalá                |

| Xangô<br>Agodô              | Intermediário<br>para Oxóssi |
|-----------------------------|------------------------------|
| Xangô<br>Sete<br>Montanhas  | Intermediário<br>para Ogum   |
| Xangô<br>Sete<br>Cachoeiras | Intermediário<br>para Yori   |
| Xangô<br>Pedra<br>Preta     | Intermediário<br>para Yorimá |

Xangô Sete Pedreiras

Intermediário para Iemanjá

### Ogum

Ogum protege as batalhas da vida, toma a frente das demandas da fé e de tudo o que nos aflige. É a Linha do guerreiro místico, espiritual. Os pontos cantados e as preces relacionadas a essa Linha evocam as lutas, as batalhas, a determinação.

Orixá mediador dos choques cármicos, Ogum rege caboclos que andam de um lado para o outro, enérgicos, vivazes, que falam de maneira vibrante e decidida.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE OGUM

| Ogum<br>Dilê | Representante<br>da vibração<br>espiritual |
|--------------|--------------------------------------------|
| Ogum         | Intermediário                              |
| Matinata     | para Oxalá                                 |

| Ogum<br>Rompe-<br>Mato | Intermediário<br>para Oxóssi |
|------------------------|------------------------------|
| Ogum<br>Beira-<br>Mar  | Intermediário<br>para Xangô  |
| Ogum                   | Intermediário                |
| de Malê                | para Yorimá                  |
| Ogum                   | Intermediário                |
| Megê                   | para Yori                    |

## Ogum Iara

## Intermediário para Iemanjá

#### Oxóssi

Fala, passes, trabalhos e conselhos: tudo é sereno, seguro e forte nas entidades regidas por Oxóssi, o Caçador das Almas. Seus pontos cantados evocam a natureza e sua espiritualidade, notadamente a das matas.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE OXÓSSI

| Caboclo   | Representante |
|-----------|---------------|
| Arranca-  | da vibração   |
| Toco      | espiritual    |
| Caboclo   | Intermediário |
| Arariboia | para Ogum     |
|           |               |

| Caboclo                   | Intermediário               |
|---------------------------|-----------------------------|
| Arruda                    | para Oxalá                  |
| Caboclo<br>Cobra<br>Coral | Intermediário<br>para Xangô |
| Caboclo                   | Intermediário               |
| Tupinambá                 | para Yorimá                 |
| Cabocla                   | Intermediário               |
| Jurema                    | para Yori                   |
| Caboclo                   | Intermediário               |

# Pena para Iemanjá Branca

#### Vori

Espíritos evoluídos que se manifestam como crianças, serenas ou um pouco vivazes compõem a Linha de Yori. A maioria gosta de se sentar ao chão, outros de andar de lá para cá. Apreciam bastante os doces. Seus pontos cantados ora são alegres, ora tristes, com constantes evocações ao Papai e à Mamãe do Céu.

As crianças ensinam ao mais sisudo dos médiuns e/ou aos irmãos da assistência a importância da alegria, da leveza, do lúdico, do despertar e dos cuidados para com a criança interior. Além disso nos lembram o respeito às crianças encarnadas, conforme o conselho do próprio Mestre Jesus, quando pede que deixem as crianças chegar até Ele.

Nas giras de alguns templos dão consulta. Em outras, interagem, conversam, benzem e cruzam os presentes. Sempre alegram e purificam o ambiente.

Em suas festas, em algumas casas, por influência dos Cultos de Nação, é servido caruru, primeiro aos espíritos da Linha de Yori, depois às crianças encarnadas presentes, sendo que todos devem comer com as mãos. Depois o caruru é servido aos adultos, que comem com talheres ou, se preferirem, também com as mãos.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE YORI

Tupãzinho

Representante da vibração espiritual

| Ori    | Intermediário<br>para Oxalá  |
|--------|------------------------------|
| Damião | Intermediário<br>para Oxóssi |
| Yari   | Intermediário<br>para Ogum   |
| Doum   | Intermediário<br>para Xangô  |
| Cosme  | Intermediário                |

|        | para Yorimá                   |
|--------|-------------------------------|
| Yariri | Intermediário<br>para Iemanjá |
|        |                               |

#### Yorimá

Na Linha de Yorimá ou Linha das Almas, Magos da Luz, por meio de suas mirongas, trazem luz, amparo, conforto a todos. Apreciam trabalhar com diversos elementos, dentre eles fumo e fumaça, fixando bons fluídos e eliminando os maléficos.

Eficazes auxiliares de outros guias, raramente assumem a chefia de cabeça. As atitudes, as palavras, os conselhos dos Pretos-Velhos, pais e vovôs amorosos, bem como seus pontos cantados, nos convidam à humildade, ao perdão, ao auto-perdão e a assumir novas posturas diante da vida.

## SETE CHEFES DE LEGIÃO DA VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE YORIMÁ

| Pai<br>Guiné | Representante<br>da vibração<br>espiritual |
|--------------|--------------------------------------------|
| Pai          | Intermediário                              |

| Tomé                   | para Oxalá                  |
|------------------------|-----------------------------|
| Pai                    | Intermediário               |
| Joaquim                | para Oxóssi                 |
| Pai                    | Intermediário               |
| Benedito               | para Ogum                   |
| Vovó<br>Maria<br>Conga | Intermediário<br>para Xangô |
| Pai                    | Intermediário               |
| Congo d                | para Yori                   |

| 'Aruanda |               |
|----------|---------------|
| Pai      | Intermediário |
| Arruda   | para Iemanjá  |

#### OUTRAS LINHAS DA HMBANDA

#### Baianos

Os Baianos trabalham sob a irradiação de diversos Orixás e, evidentemente, nem todos são realmente baianos ou nordestinos (alguns podem ter sido Babalorixás de origem diversa, identificando-se, portanto com o culto aos Orixás).

Alegres, brincalhões, adoram festas e apreciam desmanchar trabalhos de magia deletéria, sendo bons conselheiros e orientadores. Gostam muito de dançar, o que, além de ser uma descontraída manifestação de alegria é também uma maneira dirigida de manipulação de energia. Alguns são genuinamente quimbandeiros, identificando-se, portanto, com os Exus e as Pombogiras, trabalhando na Esquerda. Também se apresentam, muitas vezes, em giras de Caboclos e Pretos-Velhos.

Irreverentes e batalhadores, representam, ainda, o arquétipo do migrante nordestino a enfrentar o cotidiano com determinação. Procuram esclarecer espiritos de vibração deletéria, contudo, quando isso não é possível, costumam "amarrá-los", isto é, isolá-los energeticamente, até o dia em que estejam abertos a conselhos e realmente queiram ser ajudados.

## ALGUMAS CARACTERÍSTICAS DOS BAIANOS

Chapéu de

| Apresentação | palha ou de couro, roupa de couro, sotaque e vocabulário tipicamente nordestinos. |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
|              | Dão passes<br>e<br>desmancham<br>trabalhos de<br>magia<br>deletéria.              |

Alguns benzem com água e/ou Atuação

|         | Trabalham com fortes orações e rezas.  |
|---------|----------------------------------------|
| Bebidas | Água de coco, batida de coco, cachaça. |
|         |                                        |

dandâ

com carne

seca.

Cocada, coco, farofa Comidas

| Cores | Laranja ou<br>aquela<br>definida<br>pela própria<br>entidade.  |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| Fumo  | Cigarro de palha.                                              |
|       | Chiquinho Cangaceiro, Gentilero, Mané Baiano, Maria do Alto do |

## Morro, Maria do Balaio, Maria Baiana, Maria Bonita, Nomes Maria dos Remédios, Sete Ponteiros, Severino, Zé do Berimbau, Zé do Coco, Zé Pelintra, Zé do Prado, Zé

do Trilho Verde e outros.

#### Cangaço

Por vezes confundida com a Linha da Bahia, agrega espíritos de antigos cangaceiros ou afins que hoje usam seus conhecimentos para proteção, limpeza, defesa e outros. Alguns de seus nomes: Maria Bonita, Corisco, Zóio Furado, etc.

#### Roindeiros

Também conhecidos como Caboclos Boiadeiros em determinados segmentos umbandistas. Segundo alguns umbandistas, já foram Exus e transitaram de faixa vibratória (nos Candom blés onde se manifestam Boiadeiros, geralmente fazem funções protetoras das quais os Exus se encarregam na Umbanda). Protetores, utilizam-se do laço e do chicote como armas espirituais contra as investidas de espiritos de vibrações deletérias. Conduzem os espiritos para seu destino e resgatam aqueles que se perderam da Luz.

Certamente muitos desses espíritos, quando encarnados (homens e mulheres), lidaram com o gado, em fazendas, comitivas e outros: vaqueiros, tocadores de viola, laçadores, etc. Trabalham para diversos fins, com velas, pontos riscados e rezas fortes. Sua dança é rápida e ágil. Preferem bebidas fortes, como cachaça com mel (meladinha), vinho tinto, mas também bebem cerveja. Seu dia votivo é quinta-feira. Seu prato preferido é carne bovina com feijão tropeiro; também apreciam abóbora com farofa de torresmo. Em oferendas, usam-se também fumo de rolo e cigarro de palha.

Quanto às vestimentas e identificações, costumam solicitar panos para cobrir a região dos seios das médiuns, valem-se de chapéus de couro, laços, bombachas e até berrantes. Sua saudação e seu brado costumam ser Jetruá!, Xetro Marrumba Xetro! e/ou Minaketo Navizala!: "Salve o que tem braço (pulso) forte!"

Alguns Boiadeiros: Boiadeiro do Chapadão, Boiadeiro Chapéu de Couro, Boiadeiro de Imbaüba, Boiadeiro do Ingá, Boiadeiro da Jurema, Boiadeiro Juremá, Boiadeiro do Lajedo, Boiadeiro Navizala, Boiadeiro do Rio, Carreiro, João Boiadeiro, João do Laço, Zé do Laço, Zé Mineiro.

#### Marinheiros

Os Marinheiros apreciam o álcool, o qual deve ser servido com parcimônia, com o intuito de regular o magnetismo desses espiritos, que, dessa maneira, se equilibram melhor em e com seus médiuns. Locomovem-se para frente e para trás em virtude do maenetismo aquático.

Alegres, brincalhões, amigáveis, identificam-se com a vida no mar, à qual estavam ligados quando encarnados (homens ou mulheres) como marujos, capitães, piratas, pescadores e outros. Atuam principalmente no desmanche de demandas, em casos de doença e no descarrego de ambientes onde ocorrem trabalhos espirituais. Literalmente lavam e purificam. Também dão consultas e passes. Toda a energia deletéria é encaminhada para o fundo do mar.

A origem dessa Linha, sem dúvida, é Iemanjá, contudo os Marinheiros trabalham sob a irradiação de diversos Orixás. Chefiados por Tarimá, costumam andar em grupo. Alguns marinheiros: Chico do Mar, Maria do Cais, Seu Gererê, Seu Iriande, Seu Marinheiro Japonês, Seu Martim Pescador.

Saudação: "É da Marinha!" ou "É do Mar!"

#### Ciganos

Os Ciganos formam Linha bastante antiga de trabalhos na Umbanda. Por vezes, apresentam-se na Linha do Oriente e com ela se confundem. Atuam em diversas áreas, em especial no tocante à saúde, ao amor e ao conhecimento, com tratamentos e características diferentes das de outras correntes, falanges e Linhas. Assim como o povo Cigano, quando encarnado, possui origem antiga e pulverizada em diásporas, caracterizado pelo nomadismo, o Povo Cigano do Astral assenta-se nos mais diversos terreiros de Umbanda. Na Espiritualidade, os Ciganos não estão mais afeitos a tradições fechadas (Ciganos casando-se apenas entre eles, por exemplo) e patriarcais terrenas (a mulher sem filhos biológicos praticamente perdendo seu valor perante o marido, a familia e a comunidade), podendo atuar com mais liberdade; daí afinarem-se à Umbanda, conhecida pelo sincretismo e por abrir as portas a diversas Linhas espirituais.

Alegres e experientes, trabalham utilizando-se de seus conhecimentos mágicos, tanto na Direita quanto na Esquerda. Se existem Exus e Pombogiras Ciganos, há também Ciganos que, por afinidade e/ou por não encontrar outros caminhos numa casa. trabalham na Linha da Esquerda.

Amparados pela vibração oriental, trajam vestes e adereços característicos, valendo-se de cartas, runas, bolas de cristal, Numerologia e outros expedientes que lhes são familiares. Apreciam também trabalhar com cores (cada Cigano tem sua cor de vibração e de velas, embora possa se valer de diversas cores, em virtude dos vastos conhecimentos que possuem) e com incensos. Utilizam-se, ainda, de pedras, bebidas, punhais, lenços e outros elementos para Magia Branca.

Embora haja orações, simpatias e feitiços Ciganos espalhados em profusão em livros, revistas, sites na internet e outros, vale lembrar que a Umbanda, seja na Direita ou na Esquerda, jamais trabalha com qualquer elemento que venha a ferir o livre-arbitrio de alguém.

Em muitas casas, Linha do Oriente e Linha Cigana se confundem; em outras, trabalham separadamente (há casas em que aparece apenas a Linha Cigana). Existe, ainda, a leitura de que a Linha Cigana seria uma espécie de divisão/falange da Linha do Oriente.

#### Santa Sara

Padroeira do Povo Cigano. Reza a tradição, numa das lendas de Santa Sara, que, para fugir das perseguições de Herodes Agripa, alguns discipulos de Jesus foram colocados numa barca sem velas, remos ou o mínimo de provisões.

Dentre os discipulos estavam Maria Salomé, mãe de Tiago Maior e João, e Maria Jacobé, Irmã ou prima de Maria, mãe de Jesus, juntamente com a serva Sara. Em 44 ou 45 d. C., a embarcação teria chegado a Camargue, na França. Maria Jacobé, Maria Salomé e Sara teriam permanecido na mesma região, enquanto os demais discipulos se dispersaram pela Gália como evangelizadores.

Segundo outras versões, Sara vivia às margens do Mediterrâneo e foi acolhida pelas outras mulheres, tornando-se, posteriormente, cristã, serva e acompanhante de Maria Jacobé e Maria Salomé. Outras fontes caracterizam Sara como abadessa ou freira de um convento libio, rainha egipcia que teria acolhido os evangelizadores, ou mesmo descendente dos atlantes. Para os Ciganos, a Virgem Sara é chamada também de Kali (o que significa "negra"; também nome de uma deusa negra indiana, relacionada à morte).

#### Oração popular

Minha doce Santa Sara Kali, tu, que és a única santa cigana do mundo; tu, que sofreste todas as formas de humilhação e preconceito; tu, que foste amedrontada e jogada ao mar para que morresses de sede e de fome; tu, que sabes o que é o medo, a fome, a mágoa e a dor no coração, não permitas que meus inimigos zombem de mim ou me maltratem. Que tu sejas minha advogada perante Deus, que tu me concedas sorte, saúde, paz e que abençoe a minha vida.

#### Oriente

Linha bastante genérica, sempre aberta às Entidades Ancestrais mais diversas, isto é, a espíritos os mais variados que com ela se afinem, agrupando-se de acordo com distintas tradições, traços culturais, etc.

Além de muitas vezes incluir o Povo Cigano, muitas casas não reconhecem a Linha do Oriente, "distribuindo" os Guias e as Entidades nas Linhas de Pretos-Velhos ou Caboclos

Em linhas gerais, sua ritualística é diversa: os Guias não trabalham com bebidas alcoólicas (exceto no caso dos Ciganos), usam roupas coloridas e metais nobres (ouro, prata e bronze). Podem, ainda, não utilizar atabaques, mas instrumentos como harpa ou citara. Suas oferendas também são específicas.

## ALGUMAS LEGIÕES DA LINHA DO ORIENTE

| Legiões | Exemplos de<br>Guias e/ou<br>desdobramentos |
|---------|---------------------------------------------|
|         | Ramatís<br>Caboclo Pena                     |

| dos<br>Indianos | Caboclo Sultão<br>das Matas<br>Caboclo Sete<br>Mares |
|-----------------|------------------------------------------------------|
|                 | Cacique Jacó                                         |
|                 | Caboclo das                                          |
| Legião          | Sete                                                 |
| dos             | Encruzilhadas                                        |
| Árabes,         | Caboclo Orixá                                        |
| Persas,         | Malê                                                 |

de Pavão

Legião

Caboclo Akuan Turcos e Hebreus (Abdul) Caboclo

Tupaíba

| Legião<br>dos<br>Chineses,<br>Tibetanos,<br>Japoneses<br>e<br>Mongóis | Tibiri, o<br>Japonês |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Legião<br>dos<br>Egípcios                                             |                      |
| Legião<br>dos<br>Maias,<br>Toltecas,                                  |                      |

| Astecas,<br>Incas e<br>Caraíbas |                                                                                         |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Legião<br>dos<br>Europeus       | Falange dos Portugueses Falange dos Cruzados Falange dos Templários Falange dos Romanos |
|                                 | Falange dos<br>Santos<br>Curadores                                                      |

Falange dos Médicos **Ocidentais** Legião Falange dos dos **Terapeutas** Médicos, **Orientais** Sábios e Falange dos Xamãs Rezadores Falange dos Cahalistas e Alquimistas Falange dos Raizeiros Falange dos Xamãs

#### Mentores de cura (Linha de Cura)

Os mentores de cura trabalham de diversas maneiras (os métodos mais comuns estão descritos abaixo). A fim de que seu trabalho seja bastante aproveitado, é necessário preparo e dedicação do médium, além da observação, por parte do paciente, de prescrições específicas (roupas, abstenções temporárias, repouso e outros).

Vale lembrar que, do ponto de vista holístico, o conceito de cura é amplo e depende de vários fatores (padrão de pensamento, reforma íntima, programação espiritual – a qual, evidentemente, pode ser revista, de acordo com a vivência cotidiana de cada um – , merecimento e outros). Nesse sentido, muitas vezes, obter a cura significa conseguir paz, equilibrio e diminuição das dores para um desencarne sereno.

## MÉTODOS DE TRABALHO MAIS CONHECIDOS

Estando o mentor espiritual incorporado médium, poderá ou nã valer-se de

|            | meios         |
|------------|---------------|
|            | cirúrgicos    |
| Cirurgia   | elementares   |
| espiritual | (cortes,      |
|            | punções,      |
|            | raspagens e   |
|            | outros).      |
|            | Envolve a     |
|            | manipulação   |
|            | do corpo fisi |
|            | por meio das  |
|            | mãos do       |
|            | médium.       |
|            |               |
|            | Realizada     |
|            | diretamente 1 |
|            |               |

perispírito de

| Cirurgia<br>perispiritual | data e horári<br>previamente<br>determinados<br>pode ou não<br>contar com a<br>colaboração<br>de um médiu<br>presente. |
|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | Atuando no corpo físico no duplo                                                                                       |

paciente, em

etérico, em especial para males de origem

| Cromoterapia  | emocional, é indicada pelo mentores de cura e deve s aplicada por médiuns que conheçam a técnica. |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fluidoterapia | Atuando no corpo físico no perispírito deve ser aplicada por médiuns que conheçam a técnica.      |

| espirituais.                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------|
| Indicada pelo<br>mentores<br>espirituais, a<br>Homeopatia<br>está disponís |

Indicada pelo

em qualquer Homeopatia farmácia especializada e deve ser consumida conforme a indicação.

| Reiki | Bastante utilizado par combater males de origem emocional e psíquica, dev ser aplicado por médium sintonizado (iniciado na técnica). |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | Realizada po<br>equipe<br>espiritual, er                                                                                             |

| Visita<br>espiritual | previamente estipulados. Nas visitas s aplicados passes, feitas orações e realizados, ainda, outros procedimente |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Outros               | Acupuntura,<br>aromaterapia<br>chás,<br>cristaloterap                                                            |

tipulados. as visitas s olicados asses, feitas ações e alizados, nda, outros rocedimento cupuntura, romaterapia nás, cristaloterap

florais de

Bach, Do-in,

data e horári

etc.

Sutil e

# INTERAÇÃO COM OS MÉDIUNS

geralmente consciente. E muitos casos, mentor se val da fala, assumindo o controle moto quando necessário.

| Intuição | Muito importante o equilíbrio e c desenvolvimo do médium, a fim de não ha distorção das orientações d mentores (tratamentos, providências outros). |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | Assemelha-so<br>toda e qualqu                                                                                                                      |

|             | psicografia,   |
|-------------|----------------|
|             | entretanto, os |
|             | mentores       |
| Psicografia | costumam dit   |
|             | receitas de    |
|             | tratamentos e  |
|             | medicamento    |
|             | alguns deles   |
|             | própria        |
|             | Medicina dita  |
|             | Alopática.     |
|             |                |
|             |                |

# **EQUIPES ESPIRITUAIS**

Auxiliam no

|       | levantamento    |
|-------|-----------------|
|       | do histórico    |
|       | dos pacientes   |
|       | e os inspiram   |
|       | a mudanças      |
|       | de hábitos e    |
| Apoio | atitudes, a fim |
| _     | de que os       |
|       | tratamentos,    |
|       | remédios e      |
|       | demais          |
|       | terapêuticas    |
|       | sejam           |
|       | plenamente      |
|       | aproveitados.   |
|       |                 |
|       | À semelhança    |
|       | 1               |

# terrenas, Cirúrgicas passes e aplicação de

possuem cirurgiões, assistentes, anestesistas, etc. Diferem, contudo, na aparelhagem e na tecnologia disponíveis. Contribuem também com

energias

associados às

das equipes cirúrgicas

|        | intervenções<br>cirúrgicas.                                                                                                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oração | Equilibram o mental e o emocional do paciente, dos que o auxiliam e do ambiente, aumentando as boas energias. Essas equipes podem ser formadas por espíritos que, |

|   | quando encarnados, foram religiosos e, portanto, estão acostumados às preces.           |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| D | Antes, durante<br>e depois das<br>sessões,<br>encarregam-<br>se de aplicar<br>passes em |

pacientes e médiuns, em **Passes** 

|          | especial nas<br>sessões de<br>cura e nas<br>visitas<br>espirituais.            |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------|
|          | Nos tratamentos, visitas, etc., protegem os pacientes da ação de espíritos com |
| Proteção | vibrações                                                                      |

deletérias, geralmente causadores

das doenças e desequilíbrios desses pacientes.

### TIPOS DE MALES

Doenças
geralmente
incuráveis
(fatais ou não).
Toda forma de
tratamento,
visa, portanto,
dar alívio,

|                      | conforto e<br>força ao<br>paciente.                                                                         |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Males<br>espirituais | Causados por obsessores, vampirizadores e outros espíritos, reverberam no corpo físico em forma de doenças. |
|                      | Geralmente provocados                                                                                       |

# Males físicos

maus hábitos, má alimentação e outros fatores do cotidiano. Contudo, os males físicos estão atrelados aos demais, uma vez que representam a concretização/a última etapa da manifestação de outros males (espirituais, cármicos e mentais).

por vícios,

# Depressão, angústia, apatia e outros. Se em muitos casos a ação é de obsessores, vampirizadores e outros espíritos afins, a maior parte origina-se da atitude mental Males dos pacientes mentais (crenças cristalizadas. medos, culpa,

etc.). Os males mentais podem corporificar-se em forma de úlcera, hipertensão, câncer e uma extensa lista de doenças.

#### A ESO UERDA

Na Umbanda, em vez de se cultuar diretamente o Orixá Exu, é mais comum o culto aos Exus e às Pombogiras, trabalhadores da chamada Esquerda, oposto complementar da Direita. Ao longo da História, o conceito de esquerdo/esquerda foi de exclusão e incompreensão. Alguns exemplos: pessoas canhotas vistas sob suspeitas aos olhos de parte do clero e da população da Idade Média; em francês, esquerdo/esquerda é gauche, que também significa atrapalhado, destoante; em italiano, esquerdo/esquerda é sinistro/sinistra, o que nos lembra algo obscuro.

Incompreendidos e temidos, Exus e Pombogiras são vítimas da ingratidão e da intolerância, não apenas de religiões que não dialogam e discriminam a Umbanda e o Candomblé, mas, infelizmente, também no interior dessas próprias religiões: há mais-velhos do Candomblé que ainda chamam Exus de "escravos" ou "diabos", enquanto alguns umbandistas afirmam "não quererem nada com Fxu".

Em linhas gerais, nas sociedades humanas costuma-se, por exemplo, valorizar o médico e não valorizar o lixeiro. Contudo, ambos os profissionais são extremamente importantes para a manutenção da saúde de cada indivíduo e da coletividade. Em termos espirituais, a Esquerda faz o trabalho mais pesado de desmanches de demandas, de policiamento e proteção de templos (portanto, toda casa de oração tem os seus Exus), de limpeza energética, enfim. No anonimato, sob nomes genéricos e referentes à linha de atuação, aos Orixás para os quais trabalham, Exus e Pombogiras são médicos, conselheiros, psicólogos, protetores, exercendo múltiplas funções que podem ser resumidas em uma palavra: Guardiões.

Se, em pinturas mediúnicas, Exus e Pombogiras apresentam-se com imagens e fisionomias "normais", por que as estatuetas que os representam parecem, aos olhos do senso comum, associá-los ainda mais ao Diabo cristão? Por três razões hásicas:

a. Os simbolos de Exu pertencem a uma cultura diversa do universo cristão. Nela, por exemplo, a sexualidade não se associa ao pecado e, portanto, simbolos fálicos são mais evidentes, ligados tanto ao prazer quanto à fertilidade, enquanto o tridente representa os caminhos, e não algo infernal. O mesmo pode-se dizer, por exemplo, do dragão presente nas imagens de São Miguel e São Jorge: enquanto, no Ocidente cristão, o dragão representa o mal. em várias culturas do

- Oriente é símbolo de fogo e força espirituais.
- b. Aárea de atuação de Exus e Pombogiras solicita elementos tais quais os utilizados por eles (capas, bastões, etc.) ou que os simbolizam (caveiras, fogo, etc.), vibrações cromáticas específicas também (vermelho e preto) e outros.
- c. Do ponto de vista histórico e cultural, quando as comunidades que cultuavam Orixás perceberam, além da segregação, o temor daqueles que os discriminavam, assumiram conscientemente a relação entre Exu e o Diabo cristão e passaram a representá-lo desta forma como estratégia para afastar de seus locais de encontro e liturgia todo aquele que pudesse prejudicar suas manifestações religiosas. Nesse sentido, muitos dos nomes e pontos cantados de Exu, do ponto de vista espiritual (energias e funções) e cultural-histórico são "infernais"

De modo bem simples, Exus e Pombogiras podem ser definidos como agentes da Luz nas trevas (do erro, da ignorância, da culpa, da maldade, etc.).

#### Exus

Quando encarnados, geralmente tiveram vida difícil, como boêmios, prostitutas e/ou dançarinas de cabaré (caso de muitas Pombogiras), em experiências de violência, agressão, ódio, vingança. Conforme dito acima, são agentes da Luz atuando nas trevas. Praticando a caridade, executam a Lei de forma ordenada, sob a regência dos chefes e em nome dos Orixás. Devem ser tratados com respeito e carinho, à maneira como se tratam amigos, e não com temor.

Guardiões não apenas durante as giras e as consultas/atendimentos que dão nas giras de Esquerda, são os senhores do plano negativo ("negativo" não possui nenhuma conotação moral ou de desvalor), responsabilizam-se pelos espíritos caídos, sendo, ainda, cobradores dos carmas. Combatem o mal e estabilizam o astral na escuridão. Cortam demanda, desfazem trabalhos de magia negra, auxiliam em descarregos e desobsessões, encaminham espíritos com vibrações deletérias para a Luz ou para ambientes específicos do Astral Inferior, a fim de ser reabilitarem e seguirem a senda da evolução.

Sua roupa geralmente é preta e vermelha, podendo usar capas, bengalas, chapéus e instrumentos como punhais. Como soldados e policiais do Astral, utilizam uniformes apropriados para batalhas, diligências e outros. Suas emanações, quando necessário, são pesadas e intimidam. Em outras circunstâncias, apresentam-se de maneira elegante. Em outras palavras, sua roupagem fluídica depende de vários fatores, como evolução, função, missão, ambiente etc. Podem, ainda, assumir aspecto animalesco, grotesco, possuindo

grande capacidade de alterar sua aparência.

Os Exus são alegres e brincalhões e, ao mesmo tempo, dão e exigem respeito. Honram sua palavra, buscam constantemente sua evolução. Guardiões, expõemse a choques energéticos. Espíritos caridosos, trabalham principalmente em causas ligadas aos assuntos mais terrenos. Se aparentam dureza, franqueza e pouca emotividade, em outros momentos, conforme as circunstâncias, mostramse amorosos e compassivos, afastando-se, porém, daqueles que visam a atrasar sua evolução. Suas gostosas gargalhadas não são apenas manifestações de alegria, mas também potentes mantras desagregadores de energias deletérias, emitidos com o intuito de equilibrar especialmente pessoas e ambientes.

É muito importante o consulente conhecer a casa que se frequenta, para que não se confunda Exu e Pombogira com quiumbas. Pela Lei de Ação e Reação, pedidos e comprometimentos feitos visando ao mal e desrespeitando o livrearbitrio serão cobrados. Quanto às casas, a fim de evitar consulentes desavisados, algumas optam por fazer giras de Esquerda fechadas, enquanto outras as fazem abertas, mas quase sempre com pequena preleção a respeito da Esquerda.

Saudação: Laroiê Exu (ou Pombogira), Exu (ou Pombogira) ê Mojubá!

# OS EXUS E ALGUNS PONTO DE VIBRAÇÃO

Geralmente trabalham par Obaluaê. Alg operam em

| Cemitério | trabalhos, obrigações, descarregos, mas não dão consultas. Trabalham, quando em consulta, descarregand consulente, sendo sérios o discretos. |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | Além de se<br>apresentarem<br>em trabalhos,<br>obrigações e                                                                                  |

| Encruzilhada | consultas. Ne tão sérios quanto os Exu de Cemitério, nem tão brincalhões quanto os Exu de Estrada. Trabalham pa diversos Orix |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | Movimentam-<br>bastante, dão<br>consultas, são<br>brincalhões e                                                               |

descarregos, gostam de dai apreciam uma boa gargalhac (o que não significa bagunça; sua descontração não rima com esculhambaçã

#### Exu Mirim

Os Exus Mírins compõem a Linha da Esquerda, apresentando-se como crianças ou adolescentes. São extrovertidos, brincalhões e trabalham com funções análogas às de Exus e Pombogiras. Utilizam-se dos elementos comuns à Linha da Esquerda (cores, fumo, álcool etc.).

Segundo alguns segmentos umbandistas, nunca encarnaram, enquanto outros sustentam que, à maneira de Exus e Pombogiras, tiveram dificil vivência encarnatória e hoje se utilizam de seus conhecimentos para promover a segurança, a proteção, o bem-estar.

#### Pombogira

O termo Pombogira é uma corruptela de Bombojira, que, em terreiros bantos, significa Exu, vocábulo que, por sua vez, deriva do quicongo "mpambu-a-nzila" (em quimbundo, "pambuanjila"), com o significado de "encruzilhada".

Trabalham com o desejo, especialmente com o sexual, freando os exageros e deturpações sexuais dos seres humanos (encarnados ou desencarnados), direcionando-lhes a energia para aspectos construtivos. Algumas delas, em vida, estiveram ligadas a várias formas de desequilibrio sexuais: pela Lei de Ação e Reação, praticando a caridade, evoluem e auxiliam outros seres à evolução.

Alegres, divertidas, simpáticas, conhecem a alma humana e suas intenções. Sensuais e equilibradas, descarregam pessoas e ambientes de energias viciadas. Gostam de dançar. Infelizmente, são bastante confundidas com quiumbas e consideradas responsáveis por amarrações de casais, separações e outros, quando, na verdade, seu trabalho é o de equilibrar as energias do desejo. Exemplo: quando alguém é viciado em sexo (desequilibrio), podem encaminhar circunstâncias para que a pessoa tenha verdadeira overdose de sexo, de modo a esgotá-la e poder trabalhá-la para o reequilibrio. Assim como os Exus de caráter masculino, as Pombogiras são agentes cármicos da Lei.

Geralmente o senso comum associa as Pombogiras a prostitutas. Se muitas delas estão resgatando débitos relacionados à sexualidade, isso ocorre, contudo, não apenas por promiscuidade e pelas consequências energéticas decorrentes, mas, também, pela abstinência sexual ideológica e religiosamente imposta; caso de muitas mulheres que professaram votos celibatários, mas foram grandes agressoras de crianças, pessoas amarguradas praguejando contra mulheres com vida sexual ativa, etc.

Suas cores geralmente são vermelho e preto. Alguns nomes: Maria Molambo, Sete-Saias, Maria Padilha, Pombogira do Cruzeiro, Pombogira Rosa Caveira etc.

#### Linha dos Exus

Abaixo, uma lista sintética a respeito da organização da Linha dos Exus, contudo, como em outras Linhas e Falanges, existem variações. Exu Marabô, por exemplo, geralmente se apresenta trabalhando sob as ordens de Oxóssi, mas às vezes também trabalha sob as de Xangô.

# OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE OXALÁ

| Exu Sete<br>Encruzilhadas | Comando<br>negativo da<br>linha |
|---------------------------|---------------------------------|
| Exu Sete                  | Intermediário                   |
| Chaves                    | para Ogum                       |

| Exu Sete  | Intermediári |
|-----------|--------------|
| Capas     | para Oxóssi  |
| Exu Sete  | Intermediári |
| Poeiras   | para Xangô   |
| Exu Sete  | Intermediári |
| Cruzes    | para Yorimá  |
| Exu Sete  | Intermediári |
| Ventanias | para Yori    |
| Exu Sete  | Intermediári |
| Pembas    | para Iemanjá |

# OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE IEMANJÁ

| Pombogira<br>Rainha | Comando<br>negativo da<br>linha |
|---------------------|---------------------------------|
| Exu Sete<br>Nanguê  | Intermediário<br>para Ogum      |
| Pombogira           | Intonnodiánia                   |

Intermediário

| Maria<br>Molambo | para Oxóssi                 |
|------------------|-----------------------------|
| Exu Sete         | Intermediário               |
| Carangola        | para Xangô                  |
| Exu Maria        | Intermediário               |
| Padilha          | para Yorimá                 |
| Exu Má-          | Intermediário               |
| canjira          | para Yori                   |
| Exu Maré         | Intermediário<br>para Oxalá |

# OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE

| VIBRAÇAO ESPIRITUAL<br>DE YORI |                                 |  |
|--------------------------------|---------------------------------|--|
| Exu Tiriri                     | Comando<br>negativo da<br>linha |  |

Intermediário Exu Toquinho para Ogum

Intermediário Exu Mirim

|                  | para Oxóssi                   |
|------------------|-------------------------------|
| Exu Lalu         | Intermediário<br>para Xangô   |
| Exu Ganga        | Intermediário<br>para Yorimá  |
| Exu<br>Veludinho | Intermediário<br>para Oxalá   |
| Exu<br>Manguinho | Intermediário<br>para Iemanjá |
|                  | <del></del>                   |

## OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE XANGÔ

| DE XANGÔ           |                                 |
|--------------------|---------------------------------|
| Exu Gira-<br>mundo | Comando<br>negativo da<br>linha |
| Exu Meia-<br>Noite | Intermediário<br>para Ogum      |
|                    |                                 |

Exu Intermediário Mangueira para Oxóssi

| Exu      | Intermediário |
|----------|---------------|
| Pedreira | para Oxalá    |
| Exu      | Intermediário |
| Ventania | para Yorimá   |
| Exu      | Intermediário |
| Corcunda | para Yori     |
| Exu      | Intermediário |
| Calunga  | para Iemanjá  |
|          |               |

t

## OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE OGUM

| Exu                    | Comando                     |
|------------------------|-----------------------------|
| Tranca-                | negativo da                 |
| rua                    | linha                       |
| Exu<br>Tira-<br>teimas | Intermediário<br>para Oxalá |
| Exu                    | Intermediário               |
| Veludo                 | para Oxóssi                 |

| Exu<br>Tranca-<br>gira   | Intermediário<br>para Xangô   |
|--------------------------|-------------------------------|
| Exu<br>Porteira          | Intermediário<br>para Yorimá  |
| Exu<br>Limpa-<br>trilhos | Intermediário<br>para Yori    |
| Exu<br>Arranca-<br>toco  | Intermediário<br>para Iemanjá |

## OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE OXÓSSI

| Exu<br>Marabô | Comando<br>negativo da<br>linha |
|---------------|---------------------------------|
| Exu           | Intermediário                   |
| Pemba         | para Ogum                       |

| Exu da               | Intermediário               |
|----------------------|-----------------------------|
| Campina              | para Oxalá                  |
| Exu<br>Capa<br>Preta | Intermediário<br>para Xangô |
| Exu das              | Intermediário               |
| Matas                | para Yorimá                 |
| Exu                  | Intermediário               |
| Lonan                | para Yori                   |
| Exu                  | Intermediário               |

| В | a | u | r | ľ |
|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |

para Iemanjá

## OS SETE EXUS CHEFES DE FALANGE VIBRAÇÃO ESPIRITUAL DE YORIMÁ

| Exu<br>Caveira | Comando<br>negativo da<br>linha |
|----------------|---------------------------------|
| Exu do<br>Lodo | Intermediário<br>para Ogum      |
|                |                                 |

| Exu<br>Brasa          | Intermediário<br>para Oxóssi |
|-----------------------|------------------------------|
| Exu<br>Come-<br>fogo  | Intermediário<br>para Xangô  |
| Exu<br>Pinga-<br>fogo | Intermediário<br>para Oxalá  |
| Exu<br>Bará           | Intermediário<br>para Yori   |
|                       |                              |

# Exu Intermediário para Iemanjá

### GUIAS DA UMBANDA - O TRIPÉ

A Umbanda possui diversas linhas, todas de suma importância, contudo seu tripé (base) é formado pelos Caboclos, pelos Pretos-Velhos e pelas Crianças.

### Caboclo

Também conhecidos como Caboclos de Pena, formam verdadeiras aldeias e tribos no Astral, representados simbolicamente pela cidade da Jureman, pelo Humaitá e outros. Existem falanges e especialidades diversas, como as de caçadores, feiticeiros, justiceiros, agricultores, rezadores, parteiras e outras, sempre a serviço da Luz, na Linha de Oxóssi e na vibração de diversos Orixás. A cor característica dos Caboclos é o verde leitoso, enquanto a das Caboclas é o verde transparente. Seu principal ponto de força são as matas.

Nessa roupagem e pelas múltiplas experiências que possuem (encarnações como cientistas, médicos, pesquisadores e outros), geralmente são escolhidos por Oxalá para serem os Guias-chefe dos médiuns, representando o Orixá de cabeça do médium de Umbanda (em alguns casos, os Pretos-Velhos é que assumem tal função). Na maioria dos casos, portanto, os Caboclos vêm na irradiação do Orixá masculino da coroa do médium, enquanto as Caboclas, na irradiação do Orixá feminino da coroa mediúnica. Todavia, os Caboclos também podem vir na irradiação do próprio Orixá de quando estava encarnado, ou na do Povo do Oriente

Atuam em diversas áreas e em várias tradições espirituais e/ou religiosas, como no chamado Espiritismo Kardecista ou de Mesa Branca.

Simples e determinados, infundem luz e energia em todos. Representam o conhecimento e a sabedoria que vêm da terra, da natureza, comumente desprezado pela civilização, a qual, paradoxalmente, parece redescobri-los. Também nos lembram a importância do elemento indígena em nossa cultura, a miscigenação de nosso povo e que a Umbanda sempre está de portas abertas para todo aquele, encarnado ou desencarnado, que a procurar.

Os brados dos Caboclos possuem grande força vibratória, além de representarem verdadeiras senhas de identificação entre eles, que ainda se cumprimentam e se abraçam enquanto emitem esses sons. Brados e assobios são verdadeiros mantras que aj udam na limpeza e no equilibrio de ambientes, pessoas, etc. O mesmo vale para o estalar de dedos, uma vez que as mãos possuem muitissimos terminais nervosos: os estalos de dedos se dão sobre o chamado "Monte de Vênus" (porção mais gordinha da mão), descarregando energias deletérias e potencializando as energias positivas, de modo a promover o reequilibrio.

## Trabalham para

## várias finalidades, mas especialmente para emprego e prosperidade, pelo fato de Iansã ter forte ligação com Xangô. **Bastante** Caboclos conhecidos de Iansã pelo passe de dispersão (descarrego). Rápidos e de grande movimentação

| (deslocamento),<br>são diretos no<br>falar, por vezes<br>causando<br>surpresa no<br>interlocutor. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Rodam bastante, incorporam com suavidade, contudo mais rápido do que os Caboclos de               |

Oxum. São Caboclos de mais conhecidos por de

| Iemanjá | desmanchar<br>trabalhos,<br>aplicar passes,<br>fazer limpeza<br>espiritual,<br>encaminhando<br>para o mar as<br>energias<br>deletérias. |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | De incorporação contida, dançam pouco. Por meio dos passes, encaminham                                                                  |

| Caboclos<br>de Nanã | espíritos com<br>baixa vibração.<br>Aconselham<br>bastante,<br>explanando<br>sobre carma e<br>resignação.<br>Esses Caboclos<br>são raros. |
|---------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                     | Raro é vê-los<br>trabalhando<br>incorporados e,<br>quando isso                                                                            |

acontece, seus

médiuns têm Obaluaê como

# Caboclos de Obaluaê

velhos pajés. Movimentam-se pouco. Sua incorporação parece bastante com a de um Preto-Velho (alguns desses Caboclos utilizam cajados para caminhar). Atuam em campos diversos da

magia.

Orixá de

cabeça. São

|                      | física e<br>aumentar o<br>ânimo do<br>consulente.                                                    |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Caboclos<br>de Oxalá | Mais conhecidos por dirigir os demais Caboclos, deslocam-se pouco, mantendo-se fixado em determinado |

ponto do terreiro. Mais

|                          | conhecidos<br>pelos passes de<br>energização,<br>raramente dão<br>consulta.                                                  |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Caboclos<br>de<br>Oxossi | Rápidos, locomovem-se bastante e dançam muito. Geralmente chefes de Linha, atuam em diversas áreas, em especial com banhos e |

defumadores. A incorporação se dá principalmente pelo chacra cardíaco. Gostam de rodar e são comumente suaves. Concentram-se tanto nos passes de dispersão quanto nos de energização, com ênfase no

Caboclos de Oxum alívio emocional do consulente (são conhecidos por lidar com depressão, desânimos e outros desequilíbrios psíquicos). Suas consultas geralmente levam o consulente a

refletir bastante. Caboclos de Xangô

Com incorporações rápidas e contidas, costumam arriar seus médiuns no chão. Diretos na fala aos consulentes, atuam bastante com passes de dispersão. Principais áreas de atuação:

emprego e

realização profissional, causas judiciais e imóveis.

Forma de apresentação de seres espirituais: Quando se trata de espíritos que encarnaram, geralmente se utilizam da roupagem fluídica de uma de suas encarnações. A esse respeito, veja-se o caso do Caboclo das Sete Encruzilhadas, que, em sua primeira comunicação pública, foi visto como um sacerdote por um dos médiuns, de fato também uma de suas encarnacões.

O senso comum afirma que Caboclos e Pretos-Velhos não incorporam em centros espíritas. Na verdade, "baixam" e com roupagens fluidicas diversas. Vale lembrar que a Umbanda nasceu "oficialmente" a partir da rejeição de Caboclos e Pretos-Velhos em mesas mediúnicas espíritas. De qualquer forma, com a ampliação do diálogo ecumênico e inter-religioso e, portanto, da fraternidade entre encarnados, têm ocorrido mais manifestações mediúnicas de Caboclos e Pretos-Velhos em casas espíritas.

A respeito da roupagem fluídica é interessante exemplificar com textos de Feraudy e Pires. No primeiro caso, o autor trata da pluralidade de roupagens fluídicas e de um fenômeno imediato de substituição de uma por outra. No segundo caso, de maneira romanceada, apresenta-se a roupagem de um Caboclo.

Roger Feraudy registra:

"(...) mostrando que não existe a menor diferença entre o trabalho mediúnico de Umbanda e Kardecismo, o autor participou, anos atrás, de um trabalho que veio a confirmar essa assertiva.

Seus vizinhos na cidade do Rio de Janeiro trabalhavam em um centro de Umbanda, Tenda Mirim, ela como médium e seu marido como cambono. Em determinado dia, sua filha única, então com quatro ano de idade, teve uma febre altissima. Depois de chamarem um médico, que não soube diagnosticar a origem dessa febre, e como ela aumentava progressivamente, o marido pediu à mulher que recebesse o seu guia espiritual, Caboclo Mata Virgem, chamando-me para auxiliar nesse trabalho. O Caboclo Mata Virgem apresentou-se e mandou que o marido do seu aparelho tomasse nota de cinco ervas para fazer um chá que, segundo a entidade, resolveria o problema.

### O vizinho, então, ponderou:

- Acredito que o senhor seja o seu Mata Virgem e que o chá irá curar a minha filha; porém, na Terra existem leis a que tenho que prestar contas. Sei que isso não acontecerá, mas se minha filha não ficar boa com seu chá ou mesmo morrer, o que direi às autoridades: que foi seu Mata Virgem quem mandou a menina tomar o chá?!?
- O Caboclo atirou o charuto que fumava no chão, adotou uma posição ereta e, calmo, disse em linguagem escorreita:
- Dê o chá que estou mandando e elevando a voz –, doutor Bezerra de Menezes!"

Por sua vez, em "A missionária", romance mediúnico intuído por Roger Pires, o narrador observa:

"(...) Nesse exato momento, enxergou as três figuras ao lado da cama. Eram Jeremias e Melissa, postados próximos à cabeceira da doente, tendo estendidos, sobre ela, os braços. De suas mãos fluia uma radiosidade que se espalhava por todo o corpo de Priscilla. A terceira figura era um "índio" imponente, de uma estatura incomum, o rosto largo, a pele bronzeada, os olhos grandes e negros. Tinha na cabeça um cocar majestoso, cujas penas se estendiam até os tornozelos. A energia que dele emanava enchia o quarto. Fascinada com o quadro, no geral, Jessica viu o "índio" deslocar-se do lado dos outros e colocar-se aos pés da cama, o olhar manso, mas firme e fixo na doente."

### Pretos-Velhos

Exemplos de humildade, tolerância, perdão e compaixão, os Pretos-Velhos e Pretas-Velhas compreendem, sobretudo, os espiritos que, na roupagem de escravos, evoluíram por meio da dor, do sofrimento e do trabalho forçado. São grandes Magos da Luz, sábios, portadores de conhecimentos de alta Espiritualidade.

Enquanto encarnados, cuidaram de seus irmãos, sustentando-lhes a fé nos Orixás, sincretizada com o Catolicismo, seus santos e rituais, a sabedoria milenar, a medicina popular e outros. Conhecidos como pais/mães, vovôs/vovôs e mesmo tios/tias, representam a sabedoria construída não apenas pelo tempo, mas pela própria experiência. Guias e protetores na Umbanda, são espíritos desencarnados de muita luz.

Seus nomes geralmente são de santos católicos (como quando encarnados, conforme a ordem/orientação geral dos senhores e da própria Igreja), acrescidos do topônimo da fazenda onde nasceram ou de onde vieram, ou da região africana de origem. Alguns exemplos: Pai Antônio, Pai Genedito, Pai Benguela, Pai Caetano, Pai Cambinda (ou Cambina), Pai Cipriano, Pai Congo, Pai Fabricio das Almas, Pai Firmino d'Angola, Pai Francisco, Pai Guiné, Pai Jacó, Pai Jerônimo, Pai João, Pai Joaquim, Pai Jobá, Pai Jobim, Pai José d'Angola, Pai Julião, Pai Roberto, Pai Serafim, Pai Serapião, Vovó Benedita, Vovó Cambinda (ou Cambina), Vovó Catrina, Vovó Manuela, Vovó Maria Conga, Vovó Maria do Rosário, Vovó Rosa da Bahia.

Pretos-Velhos são verdadeiros psicólogos, tendo ótima escuta para todo e qualquer tipo de problema, sempre com uma palavra amiga para os consulentes, além dos passes, descarregos e outros.

## ALGUMAS CARACTERÍSTICAS DOS PRETOS-VELHOS

| Bebidas | Café preto, vinho moscatel, vinho tinto, cachaça com mel (por vezes com ervas, sal, alho ou outros elementos) |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Chacra  | Básico ou sacro                                                                                               |
|         | Muitos                                                                                                        |

| Contas  | pedem contas<br>de rosário,<br>favas, cruzes<br>e figas    |
|---------|------------------------------------------------------------|
| Cores   | Preto e<br>branco                                          |
| Cozinha | Bolinho de tapioca, mingau das almas, tutu de feijão preto |
|         |                                                            |

| Dia da<br>semana      | Segunda-<br>feira                                                                                  |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fumo                  | Cachimbo ou<br>cigarro de<br>palha                                                                 |
| Linha e<br>irradiação | Os Pretos-<br>Velhos vêm<br>na linha de<br>Obaluaê, mas<br>a irradiação<br>de cada<br>Orixá varia. |
|                       |                                                                                                    |

| Planeta | Saturno                                                                                                                     |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Roupas  | Preta e branca, carijó (xadrez preto e branco), lenços na cabeça, batas e saias (Pretas- Velhas), chapéu de palha e outros. |
|         |                                                                                                                             |

## Saudação

## Adorei as almas!

### Crianças

Conhecidos como Crianças, Ibejis, Ibejada, Dois-Dois, Erês, Cosminhos e outros tantos nomes, representam na Umbanda a alegria mais genuina, a da criança (e, consequentemente, da criança interior de cada um). Espíritos que optam por essa roupagem geralmente desencarnaram com pouca idade terrena.

São bastante respeitados por outros Guias, como Caboclos e Pretos-Velhos, possuindo funções específicas. No Candomblé, por exemplo, quando o Orixá não fala, Erê funciona como seu porta-voz Além disso, protege o médium de muitos perigos. Os nomes dos Erês no Candomblé geralmente correspondem ao regente da coroa mediúnica. Exemplos: Pipocão e Formigão (Obaluaê), Folhinha Verde (Oxóssi) e Rosinha (Oxum). Já na Úmbanda, embora possa haver referências ao Orixá dono da coroa do médium, os nomes comumente reproduzem nomes so brasileiros, tais como Rosinha, Cosminho, Pedrinho, Mariazinha e outros. Quanto aos quitutes, na Úmbanda, as Crianças, no geral, pedem doces, balas, refrigerantes, frutas. Por influência do Candomblé, algumas casas também servem caruru.

Como no caso das crianças encarnadas, esses irmãozinhos do Alto precisam amorosamente de limite e disciplina. As brincadeiras são animadas, mas isso não deve significar bagunça ou impedir comunicações. Há os que pulam, preferem brinquedos, choram, ficam mais quietinhos, enfim: são formas quase despercebidas de descarregar e equilibrar o médium, a casa, a assistência. Preferem consultas a desmanches de demandas e desobsessões, são bastante sinceros sobre os desequilibrios dos consulentes, bons conselheiros e curadores. Utilizam-se de quaisquer elementos e manipulam energias elementais sob a regência dos Orixás.

O calendário especial de comemoração das Crianças é extenso e variado: inicia-se em 27 de setembro (São Cosme e São Damião) e vai até 25 de outubro (São Crispim e São Crispiniano), contudo, a maioria das festas ocorre próximo ao 27 de setembro.

### Elementais

São seres conhecidos nas mais diversas culturas, com características e roupagens mais ou menos semelhantes. Ligam-se aos quatro elementos (terra, água, ar, fogo), daí sua importância ser reconhecida na Umbanda, que se serve dos referidos elementos, tanto em seus aspectos físicos, quanto em sua contrapartida etérica.

### **ELEMENTO TERRA**

Dríades

Trabalhando nas florestas, diretamente nas árvores, ligamse ao campo vibratório do Orixá Oxóssi. Possuem cabelos

|        | luminosos.                                                                                                   |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Gnomos | Trabalham no<br>duplo etérico<br>das árvores.                                                                |
| Fadas  | Manipulam a clorofilia das plantas (matizes e fragrâncias), de modo a formar pétalas e brotos. Associam-se à |

| Duendes per me pre | idam da<br>cundidade da<br>ra, das<br>dras e dos<br>tais<br>eciosos e<br>nipreciosos. |
|--------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|

## ELEMENTO ÁGUA

| Sereias | proximidades de oceanos, rios e lagos, com energia e forma graciosas. |
|---------|-----------------------------------------------------------------------|
|         | Atuam nas cachoeiras, auxiliando                                      |

bastante nos trabalhos de **Ondinas** purificação realizados pela

Umbanda

nesses pontos de força.

## **ELEMENTO AR**

## **ELEMENTO FOGO**

Os elementais são seres gerados artificialmente por pensamentos e sentimentos. São formas-pensamento benéficas ou maléficas, vivificadas por quem as cria, consciente ou inconscientemente.

A forma-pensamento é uma criação da mente que possui vibração benéfica ou deletéria, conforme a natureza e as circunstâncias, denotando, assim, a força do pensamento e do sentimento dos encarnados. Por similaridade e frequência vibratórias, as formas-pensamento atraem energias, Entidades e outros afins, que delas se alimentam.

### ORGANIZAÇÃO E LITURGIA

#### Hierarquia

A hierarquia na Umbanda não é tão escalonada como, por exemplo, no Candomblé. Sob a responsabilidade dos Dirigentes Espirituais (Babás e Paipequeno e/ou Mãe-pequena), estão os médiuns de incorporação, os Ogãs e cambones. Alguns filhos têm funções bem específicas (como os seguranças de canto e porta, os quais, hierarquicamente, estão abaixo do Pai-pequeno e/ou da Mãe-pequena), sem que haja gradações hierárquicas entre eles, mas sim coordenação de responsabilidade.

O(a) Babá é o(a) Dirigente Eespiritual. O termo se refere tanto ao Pai quanto à Mãe da casa, embora, originalmente, no Candomblé, Babalorixá (também empregado em algumas casas de Umbanda) se referisse aos homens, enquanto Ialorixá. às mulheres,

Popularmente também se usa o vocábulo "Babalaô", ainda que, em sua origem e no contexto dos cultos de Nação, Babalaô seja especificamente o sacerdote de Ifá

Assim como há casas de Candomblé cuja direção espiritual é confiada a um Ogã, há templos de Umbanda onde o Dirigente Espiritual não é um médium de incorporação. Em ambos os casos, o Dirigente é secundado por um médium rodante

A direção espiritual da casa é confiada a alguém pela própria Espiritualidade, não bastando os curso de formação em Teologia de Umbanda, ou mesmo a graduação nessa área. Por determinação da Espiritualidade, um filho de fé pode ser designado a participar de um processo de iniciação para o sacerdócio (geralmente mais breve do que no Candomblé), com preparação específica (recolhimento, obrigações e outros), ou então o guia de frente (no caso de um filho que pertença ou não à Umbanda, mas tenha mediunidade ostensiva e compromisso espiritual com a Umbanda nesta encarnação) assume a preparação desse filho para a abertura de uma casa, podendo ou não indicá-lo para um processo de preparação com outro(a) Babá.

Na direção espiritual da casa, conta-se ainda com o Pai-pequeno e/ou com a Mãe-pequena, auxiliares diretos do(a) Babá e, em sua ausência, substitutos.

O Ogã na Umbanda relaciona-se à curimba, dedicando-se ao toque e ao canto. Muitas das atribuições dos Ogãs nos Cultos de Nação são atribuidas na Umbanda aos cambones.

Muitos Ogãs, desde crianças, demonstram incrível habilidade para o toque,

aperfeiçoando o dom no dia a dia do terreiro. Contudo, também existem cursos especializados para todos aqueles, homens e mulheres, que desejem aprender a tocar e cantar pontos de Umbanda, podendo ou não atuar num terreiro.

O Ogã é um médium de sustentação, de firmeza durante os rituais, atento ao andamento da gira, a fim de, por meio do toque e do canto, manter a vibração necessária e desejada. Em algumas casas, o Ogã também é médium de incorporação, dedicando-se a ambas as atividades (em especial nas casas em que existam poucos médiuns), ou à curimba, incorporando apenas em determinadas ocasiões

Cambone é o médium de firmeza encarregado de, dentre várias funções, auxiliar os médiuns e a Espiritualidade incorporada, bem como fazer anotações, cuidar de detalhes da organização do terreiro, dar explicações e assistência aos consulentes. Pode ou não incorporar. Alguns cambones são médiuns de desenvolvimento que auxiliam nos cuidados da gira. Geralmente há um cambone-chefe em cada terreiro.

Em linhas gerais, é o médium que incorpora Orixás, Guias e Guardiões, os quais se acoplam à estrutura espiritual do aparelho ou cavalo, de modo a se servirem de seu corpo físico para os trabalhos espirituais. Os médiuns rodantes, quanto à incorporação, podem ser inconscientes, conscientes ou semi-conscientes

O desenvolvimento mediúnico desses médiuns (como de todos os outros) deve ser bastante disciplinado, orientado e supervisionado pelos Guias-chefes, bem como pelos Dirigentes Espirituais.

Há casas de Umbanda em que há, conforme os dons mediúnicos e suas responsabilidades, os chamados Ogãs de frente (com responsabilidades de segurança de gira, dentre outras funções), Ogã de corte (não necessariamente para sacrificio ritual, mas também para preparo de comidas de Santo) e outros.

## O terreiro

Nome genérico de um templo ou de uma tenda de Umbanda, também conhecido como congá.

#### Pontos vibracionais

Pontos-chave do templo, contribuindo para sua segurança e para sua vibração. Note-se que nem sempre um ponto chamado de casa é realmente uma construção desse quilate, porém um pequeno ou grande espaço estabelecido conforme a estrutura física do terreiro.

#### Assentamento

Elementos da natureza (ex.: pedra) e objetos (ex.: moedas) que abrigam a força dinâmica de uma divindade. São consagrados e alojados em continentes (ex.: louça) e locais específicos.

#### Firmeza

Cada firmeza é uma forma de segurança nos rituais de Umbanda, conforme suas Leis. Acender uma vela, por exemplo, representa, significa e aciona muito mais energias do que possa parecer. Com uma firmeza, estreita-se a relação com os Orixás, Guias, Entidades, Guardiões e outros, além de proporcionar a eles campo de atuação mais específico.

A firmeza não deve ser uma atitude mecânica, mas plena de fé, amor, devoção e consciência do que se está fazendo.

## Tronqueira

Trata-se de local de firmeza, logo à entrada do terreiro, para o Exu guardião da casa, mais conhecido como Exu da Porteira, pois seu nome verdadeiro só é conhecido pela alta hierarquia do terreiro.

#### Assentamento de Ogum de Ronda

O assentamento de Ogum de Ronda é feito com o intuito de manter fora do terreiro energias deletérias, influências espirituais negativas. Em algumas casas também é chamado de tronqueira; em outras, com ela se confunde.

## Casa dos Exus

Local dos assentamentos dos Exus dos médiuns, bem como de entregas, oferendas.

#### Casa de Obaluaê

Local do assentamento de Obaluaê.

#### Cruzeiro das Almas

Local para reverenciar e oferendar os Pretos-Velhos e acender velas para as almas. Há casas onde também se saúda Obaluaê, acendendo-lhe velas, no Cruzeiro das Almas.

## Quartinha de Oxalá

Localizada acima da porta, ao lado do local onde se acendem velas para os anjos da guarda. Ponto de atração das energias de Oxalá, irradiadas para todos que aí passarem.

#### Casa do Caboclo

Local onde se homenageia o Caboclo fundador da casa, bem como onde se acendem velas para os Caboclos.

#### Cozinha

Local para o preparo de pratos ritualísticos e mesmo para cuidados gerais da casa. Alguns terreiros não dispõem de cozinha, sendo utilizada a da casa do Dirigente Espiritual ou de algum médium.

Em linhas gerais, o uso ritualístico da cozinha pressupõe o mesmo respeito, o mesmo cuidado de outras cerimônias de Umbanda, como as giras, as entregas e outros: roupas apropriadas, padrão de pensamento específico e centramento necessário etc. Além disso, os médiuns devem ser cruzados para a cozinha e/ou estarem autorizados a nela trabalhar.

## Centro do terreiro

Uma das principais colunas energéticas do terreiro é seu centro (chão).

## Ariaxé

Ao centro do terreiro, no alto. Trata-se de outra das colunas energéticas do terreiro.

## Congá

O altar em si, onde ficam imagens dos Orixás, seus otás (pedras especialmente preparadas e consagradas), suas oferendas, objetos litúrgicos e outros.

Em algumas regiões, congá é também sinônimo de terreiro.

#### Casa dos Orixás

Local onde se mantêm os assentamentos dos Orixás dos médiuns, bem como, por vezes, lhe são entregues oferendas.

#### Para-raio

Local (sob o congá) para descarga de energias negativas que ocorram durante as sessões. O para-raio é composto de diversos elementos protegidos e encimados por uma barra de aço que perpassa uma tábua com ponto riscado de descarga.

Numa casa em que, por exemplo, se usam bastões para limpeza de aura, os mesmos são descarregados no para-raio.

#### Atabaque e coro

Em espaço previamente destinado ficam os atabaques, bem como o coro, o que se denomina de curimba (toque e canto). Embora todos os envolvidos na gira (médiuns da casa e assistência) sejam convidados a cantar os pontos, o papel do coro é fundamental para que se mantenha a vibração desejada.

#### Assistência

A assistência é composta por pessoas que, regular ou esporadicamente, frequentam as giras. Podem ou não ser umbandistas. Algumas dessas pessoas costumam contribuir com doações para a manutenção do terreiro, festas, atividades assistenciais etc.

Para o bom andamento dos trabalhos, é muito importante que as pessoas da assistência mantenham o silêncio e o padrão de pensamento elevado, a despeito dos problemas pelos quais estejam passando. O mesmo vale para a participação nas preces e nos pontos cantados (voz e palmas).

Com a assistência presente, vêm ao terreiro espíritos que tenham autorização para tanto: desencarnados, doentes em fase terminal, pessoas em desdobramento no momento do sono e outros. Todos são amorosamente atendidos e tratados pela Espiritualidade. Os espíritos que desejam apenas perturbar são barrados na entrada da casa e, conforme o caso, encaminhados para tratamento.

Geralmente a assistência fica de frente para o altar. Entre ele e a assistência, fica o corpo mediúnico da casa.

Quem faz tratamento numa casa de Umbanda não precisa necessariamente tornar-se umbandista: as portas estão sempre abertas a todos que desejem frequentar as giras, os tratamentos espirituais, as festas. A Umbanda não faz proselitismo. A decisão de se tornar umbandista e filiar-se a determinada casa é pessoal e atende, também, à identificação ou não dos Orixás com a casa em questão.

## LITURGIA

#### Giras

As giras são os trabalhos ritualísticos mais conhecidos de Umbanda. Variações à parte, costumam ter mais ou menos a mesma estrutura:

Firmeza para Exu;

Abertura:

Defumação;

Preces e saudações;

Atendimentos e/ou consultas e trabalhos propriamente ditos;

Encerramento.

Geralmente, todos esses momentos são acompanhados de pontos cantados (com ou sem o uso de palmas e atabaques, dependendo da orientação de cada terreiro).

Conhecidas também como sessões de caridade, as giras são pautadas pela alegria e pela conjugação entre respeito e informalidade, afinal, tanto a Espiritualidade quanto médiuns e consulentes literalmente se sentem em casa. Na maioria das giras, dentre as várias preces, costuma-se fazer a Prece de Cáritas, hem como cantar o Hino da Limbanda

#### Defumações

Uma das mais conhecidas formas de limpeza energética feitas na Umbanda, a defumação ocorre não apenas no início dos trabalhos (especialmente das giras), mas em outros locais e circunstâncias onde se fizer necessária.

As maneiras de se defumar um terreiro ou outro local variam (em casa ou local de trabalho, por exemplo, fazendo ou não um percurso em X em cada cômodo). Contudo, no caso de residência ou comércio, prevalece o hábito de se defumar dos fundos para a porta de entrada (limpeza) e da porta de entrada para os fundos (energização).

#### Sacudimentos

Ritual de limpeza espiritual com o intuito de expulsar energias negativas de pessoa ou ambiente. Para tanto, empregam-se folhas fortes que são batidas na pessoa ou no ambiente ("surra"), pólvora queimada no local em que se realiza o ritual e, em algumas casas, comidas e aves em contato com a pessoa ou o ambiente, os quais serão posteriormente oferecidos aos Eguns (as aves soltas, vivas). O ritual é completado com banho, no caso de pessoa, e com a defumação do corpo ou do local do sacudimento.

#### Sacramentos

Enquanto religião constituída, em sua ritualistica, a Umbanda possui sacramentos, os quais, no tocante ao desenvolvimento mediúnico e outras particularidades (definidos por alguns também como sacramentos), variam de casa para casa. Como núcleo comum, os sacramentos de Umbanda são o Batismo e o Casamento. Outro ritual próprio, conhecido em outras religiões como sacramental, é a Encomendação (velório, cemitério e outros).

O Batismo na Umbanda existe tal qual é conhecido em diversas religiões e também como "Batismo de recepção", isto é, quando alguém, advindo de outra religião, deseja ser batizado na Umbanda (o Batismo de recepção se dá uma vez que esse sacramento é considerado indelével e válido como elemento de conexão com a Espiritualidade, independentemente da origem religiosa do batizando).

A água está presente nos rituais iniciáticos das mais diversas culturas. Na Umbanda, o Batismo significa a lavagem espiritual e a recepção do irmão de fé pela comunidade. Essa lavagem se repetirá, com múltiplas finalidades e meios, nos banhos ritualísticos

Conforme visto acima, a Umbanda reconhece o Batismo realizado em outras religiões. Nesses casos, realiza-se um Batismo de recepção, representando a entrada na religião, sem necessariamente emitir o documento chamado popularmente de batistério.

Em alguns templos umbandistas, primeiro se batiza a criança na Igreja Católica antes de se realizar o Batismo Umbandista. Tal prática se dá, sobretudo, pela tradição de resistência, em períodos em que a discriminação contra as religiões de matriz africana era mais ostensiva, bem como uma forma de respeito à origem religiosa católica dos pais de muitas das crianças umbandistas.

Enquanto religião constituída, a Umbanda oferece a bênção matrimonial, geralmente feita pelo Guia-chefe do terreiro ou outra Entidade com a qual trabalhe o Dirieente Espiritual da casa.

Mesmo em terreiros onde não se registram bênçãos para casais homossexuais, acolhem-se essas relações e, em nome do amor e dos direitos civis, exigem respeito para com os irmãos com essa orientação sexual. Entretanto, há casas onde o matrimônio é oferecido como sacramento tanto para casais homossexuais quanto heterossexuais.

A Encomendação ou Encomenda é o ritual fúnebre. Chamada de sacramental por diversas religiões, a encomenda pode ser feita em velórios, cemitérios, residências, etc., conforme a tradição, a necessidade e outros fatores. Muitos segmentos umbandistas evitam encomendar corpos nos templos, principalmente quando se trata do desencarne de Dirigente Espiritual, considerando que se trataria da morte do próprio terreiro, enquanto outros o fazem nos próprios templos com desenvoltura e profundo sienificado espiritual.

Por sua vez, "tirar a mão de vumbe" significa realizar rituais para desligamento da energia de Dirigente Espiritual desencarnado(a) sobre filhos e terreiros.

### Obrigações

Cada vez mais se consideram as obrigações não apenas como um compromisso, mas, literalmente, como uma maneira de dizer obrigado(a).

Em linhas gerais, as obrigações se constituem em oferendas feitas para, dentre outros, agradecer, fazer pedidos, reconciliar-se, isto é, reequilibrar a própria energia com as energias dos Orixás. Os elementos oferendados, em sintonia com as energias de cada Orixá, serão utilizados por eles como combustíveis ou repositores energéticos para ações mágicas (da mesma forma que o álcool, o alimento e o fumo utilizados quando o médium está incorporado). Daí a importância de cada elemento ser escolhido com amor, qualidade, devoção e pensamento adequado.

Existem obrigações menores e maiores, variando de terreiro para terreiro, periódicas ou solicitadas de acordo com as circunstâncias, conforme o tempo de desenvolvimento mediúnico e a responsabilidade de cada um com seus Orixás, com sua coroa, como no caso da saida (quando o médium deixa o recolhimento e, após período de preparação, apresenta solenemente seu Orixá, ou é, por exemplo, apresentado como sacerdote ou Ogã) e outros. Embora cada casa siga um núcleo comum de obrigações fixadas e de elementos para cada uma delas, dependendo de seu destinatário, há uma variação grande de cores, objetos, características. Portanto, para se evitar o uso de elementos incompatíveis para os Orixás, há que se dialogar com a Espiritualidade e com os Dirigentes Espirituais, a fim de que tudo sej a corretamente empregado ou, conforme as circunstâncias, algo sei a substituído.

Para diversos rituais da Umbanda, inclusive as giras, pede-se, além de uma alimentação leve, a abstenção de álcool e que se mantenha o "corpo limpo" (expressão utilizada em muitos terreiros e que representa abstenção de relações sexuais). No caso da abstenção de álcool, o objetivo é manter a consciência desperta e não permitir abrir brechas para espíritos e energias com vibrações deletérias. No tocante à abstenção sexual, a expressão "corpo limpo" não significa que o sexo seja algo sujo ou pecaminoso: em toda e qualquer relação, mesmo a mais saudável, existe uma troca energética; o objetivo da abstenção, portanto, é que o médium mantenha concentrada a própria energia e não se deixe envolver, ao menos momentaneamente, pela energia de outra pessoa, em troca intima

O período dessas abstenções varia de casa para casa, mas geralmente é de um dia (pode ser da meia-noite do dia do trabalho até a próxima meia-noite, ou do meio-dia do dia anterior ao trabalho até o meio-dia do dia seguinte ao trabalho, etc.). Há períodos maiores de abstenções chamados de preceitos ou resguardos.

Em casos de banhos e determinados trabalhos, além de época de preceitos e resguardos, também há dieta alimentar específica, além de cores de vestuário que devem ser evitadas (salvo exceções como as de uniformes de trabalho, por



#### Toques

Os atabaques mais conhecidos são, por influência dos Cultos de Nação, o Rum (maior e som mais grave), o Rumpi (que responde ao Rum) e o Lê (que acompanha o Rumpi). Contudo, na maioria das casas de Umbanda, há um tipo padrão de atabaque, e não essas variações.

São muito importantes, constituindo um dos fundamentos do Culto aos Orixás. Formatos, confecção, materiais e modos de tocar variam de acordo com as diversas Nações de Candomblé. Entretanto, tanto no Candomblé quanto na Umbanda, a hierarquia possui características mais ou menos semelhantes, sendo o Alabê o chefe dos Ogãs, isto é, músicos responsáveis pelo toque e pelo canto (curimba).

Cercados de cuidados especiais e respeito, na Umbanda os atabaques podem também ser tocados por mulheres, o que é bastante raro nos Cultos de Nação. Mesmo que na Umbanda alguns Ogās também incorporem, quando estão tocando são médiuns de firmeza, grandes responsáveis pela vibração da gira.

# SÍNTESE DOS TOQUES MAIS COMUNS PARA ALGUNS ORIXÁS

| Orixás | Toques      |
|--------|-------------|
|        | bate-folha, |

| Oxalá  | cabula, ijexá                                                |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| Ogum   | barravento,<br>cabula, congo<br>de ouro, ijexá,<br>muxicongo |
| Xangô  | barravento,<br>cabula, congo<br>de ouro, ijexá,<br>muxicongo |
| Oxóssi | barravento,<br>cabula, congo                                 |

|               | de ouro, ijexá,<br>muxicongo                                 |
|---------------|--------------------------------------------------------------|
| Omolu         | barravento,<br>cabula, congo<br>de ouro, ijexá,<br>muxicongo |
| Logun-<br>Edé | barravento,<br>ijexá                                         |
| Ossaim        | barravento,<br>cabula, congo,<br>samba angola                |

| Oxumaré | cabula, congo,<br>ijexá                                   |
|---------|-----------------------------------------------------------|
| Oxum    | cabula, congo,<br>ijexá                                   |
| Iansã   | agerrê,<br>barravento,<br>cabula, congo<br>de ouro, ijexá |
| Тетро   | barravento,<br>cabula, congo<br>de ouro, ijexá            |

| Iemanjá | cabula, ijexá           |
|---------|-------------------------|
| Nanã    | cabula, congo,<br>ijexá |

#### Pontos cantados

Com diversas funções, os pontos cantados impregnam o ambiente de determinadas energias enquanto o libera de outras, representam imagens e traduzem sentimentos ligados a cada vibração, variando de Orixá para Orixá, Linha para Linha, circunstância para circunstância etc. Aliados ao toque e às palmas, o ponto cantado é um fundamento bastante importante na Umbanda e em seus rituais.

Em linhas gerais, dividem-se em pontos de raiz (trazidos pela Espiritualidade) e terrenos (elaborados por encarnados e apresentados à Espiritualidade, que os ratifica).

Há pontos cantados que migraram para a Música Popular Brasileira (MPB) e canções de MPB que são utilizadas como pontos cantados em muitos templos.

# FINALIDADE DOS PONTOS CANTADOS

Pontos de abertura e de fechamento de trabalhos

Cantados no início e no fin das sessões.

| Pontos de<br>boas-vindas | saudação aos<br>dirigentes de<br>outras casas<br>presentes em<br>sessão,<br>convidando-o<br>para, caso<br>desejem, ficar<br>junto ao corpo<br>mediúnico. |
|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Pontos de chegada e      | Cantados para                                                                                                                                            |

de

despedida

Cantados em

incorporações

desincorporaç

| Pontos de<br>consagração<br>do congá         | Cantados em homenagem a Orixás e aos Guias responsáveis direção da ca               |  |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Pontos de cruzamento de linhas e/ou falanges | Cantados para atrair mais un de vibração a mesmo tempo fim trabalhare conjuntamente |  |
|                                              | Cantados qua                                                                        |  |

Pontos de

o terreiro está

| cruzamento<br>de terreiro    | sendo cruzado<br>para o início o<br>sessão.                                      |  |
|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|--|
| Pontos de defumação          | Cantados dura a defumação.                                                       |  |
| Pontos<br>contra<br>demandas | Cantados quai<br>em incorporac<br>Guias e<br>Guardiões<br>acharem<br>necessário. |  |
| Pontos de                    | Cantados qua                                                                     |  |

| descarrego              | são feitos<br>descarregos.                              |  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------|--|
| Pontos de doutrinação   | Cantados para<br>encaminhar un<br>espírito sofre        |  |
| Pontos de<br>firmeza    | Cantados para<br>fortalecer<br>trabalho senda<br>feito. |  |
| Pontos de fluidificação | Cantados dura<br>os passes ou<br>quando algum           |  |

|                                       | elemento está<br>sendo energiz                                                                                      |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Pontos de<br>homenagem                | Cantados para<br>homenagear<br>Orixás, Guias<br>Guardiões.                                                          |
| Pontos de<br>segurança<br>ou proteção | Cantados ante<br>trabalho (e an<br>dos pontos de<br>firmeza) para<br>proteger a<br>corrente contr<br>más influência |

.

# Pontos de vibração

Cantados para atrair a vibraç de determinac Orixá, Guia o Guardião.

Ponto das Sete Linhas

(Versão cantada na Tenda de Umbanda Caboclo Pena Branca e Mãe Nossa Senhora Aparecida, em Piracicaba, SP)

Aué, Pai Oxalá
Salve a Umbanda, salve todos os Orixás
Salve Xangó, ele é rei lá das pedreiras
Salve Oxum, rainha das cachoeiras
Iemanjá, guerreira Mãe Iansã,
Salve Atotó, saravá vovó Nanã
Pai Oxalá...

Salve Ogum, guerreiro de minha fé Cacique Pena Branca, salve a folha da guiné Oni Ibejada, Preto-Velho quimbandeiro Saravá todos os Exus e as Pombogiras do terreiro

#### Pontos riscados

Muito mais do que meio de identificação de Orixás, Guias e Guardiões, os pontos riscados constituem fundamento de Umbanda, sendo instrumentos de trabalhos, riscados com pemba (giz), bordados em tecidos etc. Funcionam como chaves, meios de comunicação entre os planos, proteção, tendo, ainda, diversas outras funções, tanto no plano dos encarnados quanto no da Espiritualidade.

O ponto riscado de um determinado Caboclo Pena Branca, por exemplo, embora tenha elementos comuns, poderá diferir do de outro Caboclo Pena Branca. Portanto, pontos riscados que aparecem nos mais diversos materiais de estudos de Umbanda servem de base para a compreensão do tema, mas não devem ser copiados. De qualquer maneira, embora também possam variar, existem elementos comuns para os diversos Orixás (e, consequentemente, para as Linhas que regem), conforme a tabela abaixo:

| Iansã  | Raio, taça.                                                      |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| Ibejis | Brinquedos em<br>geral, bonecos,<br>carrinhos,<br>pirulitos etc. |
|        | Âncora,                                                          |

| Iemanjá | estrelas, ondas<br>etc.                                                                 |  |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Nanã    | Chave, ibiri.                                                                           |  |
| Obaluaê | Cruzeiro das almas.                                                                     |  |
| Ogum    | Bandeira usada<br>pelos<br>cavaleiros,<br>espada,<br>instrumentos de<br>combate, lança. |  |
|         |                                                                                         |  |

| Oxalá  | Representações<br>da luz. |
|--------|---------------------------|
| Oxóssi | Arco e flecha.            |
| Oxum   | Coração, lua<br>etc.      |
| Xangô  | Machado.                  |

O tridente é um elemento comum nos pontos riscados de Exus e Pombogiras. Quando tratamos de Orixás, símbolos não são apenas símbolos. Por exemplo, o símbolo de um Orixá num ponto riscado abre dimensões para o trabalho espiritual. O mesmo se dá com as ferramentas de Orixás: quando Xangô dança num barracão e utiliza seu machado, estão sendo cortadas energias deletérias e disseminado o Axé do Orixá.

#### Ervas

Fundamentais nos rituais de Umbanda para banhos, defumações, chás e outros, as ervas devem ser utilizadas com orientação da Espiritualidade e do Dirigente Espiritual.

Não apenas os nomes das ervas variam de região para região, de casa para casa, mas também as maneiras de selecioná-las, substituí-las, manipulá-las e prepará-las. Daí a necessidade de orientação e direcionamento para seu uso ritualístico.

#### Ranhos

A água, enquanto elemento de terapêutica espiritual, é empregada em diversas tradições espirituais e/ou religiosas. Na Umbanda, em poucas palavras, pode-se dizer que a indicação de banhos, as suas formas de preparo, sua ritualística, os cuidados, a coleta ou a compra de folhas, dentre tantos outros aspectos, devem ser orientados pela Espiritualidade e/ou pela Direção Espiritual de uma casa. As variações são muitas, contudo, procuram atender a formas específicas de trabalhos, bem como aos fundamentos da Umbanda.

Abaixo, um quadro sintético dos tipos mais comuns de banhos empregados na Umbanda.

Banhos de descarga/descarrego

livrar de ene deleté modo reequi Pode: ervas grosso poden serem

Serve

|                                | acresc<br>outros<br>eleme                                                         |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Banho de descarga<br>com ervas | Para e banho recom ervas com c necese Após as erv ser redespa nature água c Depoi |

|                     | acons   |
|---------------------|---------|
|                     | banho   |
|                     | energi  |
|                     |         |
|                     | D . 1   |
|                     | Banhc   |
|                     | limpe   |
|                     | energe  |
|                     | pesco   |
|                     | baixo,  |
|                     | do qu   |
|                     | ser fei |
|                     | banho   |
|                     | energi  |
|                     | fim de  |
|                     | equili  |
| Banho de sal grosso | energi  |
| -                   | que, a  |
|                     |         |

retirai energi negati també desca positi Algun substi própri de ma Ativa energi Orixá afinan as dac toma (

|             | Melho  |
|-------------|--------|
| Banhos de   | portar |
| energização | sinton |
| ,           | Espiri |
|             | ativan |
|             | revita |
|             | funçõ  |
|             | psíqui |
|             | melho  |
|             | incorp |
|             | etc.   |
|             |        |
|             | Daulas |
|             | Banhc  |
|             | comur  |
|             | cabeç  |
|             | ou só  |
|             | orient |

| Amaci | Entida pelo ( do Di Espiri Existe amaci perióc o corr mediú rituali o toma |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
|       | Possu<br>função<br>banho<br>porén<br>doce.                                 |

| Banho natural de cachoeira | provo<br>queda<br>limpa<br>energi<br>Melho<br>quand<br>cacho<br>próxii<br>matas<br>sol. |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Banho natural de chuva     | Promo limpe: grando associ Orixá                                                        |

# Banho natural de mar

Muito desca energi espec vibraç Ieman

Há outras qualidades de banho, como os de pipoca (de Obaluaê).

#### Bebidas

Orixás, Guias e Guardiões têm bebidas próprias, algumas delas alcoólicas. O álcool serve de verdadeiro combustível para a magia, além de limpar e descarregar, seja organismos ou pontos de pemba ou pólvora, por exemplo. Ingerido sem a influência do animismo, permanece em quantidade reduzida no organismo do médium e mesmo do consulente.

Por diversas circunstâncias, tais como disciplina, para médiuns menores de idade e/ou que não consumam álcool ou lhes tenham intolerância, seus Orixás, Guias e Guardiões não consumirão álcool.

Em algumas casas, o álcool é utilizado apenas em oferendas ou deixado próximo ao médium incorporado.

#### Fumo

A função primeira do fumo é defumar (por isso, exceções à parte, a maioria dos Guias e Guardiões não tragam: enchem a boca de fumaça, expelindo-a no ar, sobre o consulente, uma foto etc.). Por essa razão, se o terreiro for defumado e for mantido aceso algum defumador durante os trabalhos, há Guias e Guardiões que nem se utilizam do fumo. O mesmo vale quando o médium não é fumante ou não aprecia cigarros. charutos e outros.

Cada Orixá, Linha, Guia ou Guardião que se utiliza do fumo tem características próprias, entretanto, o cigarro parece ser um elemento comum para todos, embora muitas casas não os tenha mais permitido, em virtude das substâncias viciantes, aceitando apenas charutos, charutinhos, cachimbos e palheiros (cigarros de palha), conforme cada Entidade ou Linha.

O fumo desagrega energias deletérias e é fonte de energias positivas, atuando em pessoas, ambientes e outros.

A Umbanda não foi prejudicada pela Lei Anti-fumo do Estado de São Paulo, uma vez que templos religiosos foram excluidos da proibição de fumo em locais fechados no Estado de São Paulo (Lei 577/08, Artigo 6°, Item I e Parágrafo Único, aprovada em 07 de abril de 2009).

# DIREITA

A roupa branca representa Oxalá, a pureza. Geralmente as casas adotam uniformes, para que seus membros não se vistam cada qual de uma forma diferente: calças e camisas brancas para homens e saias, calças e camisas brancas para mulheres.

Algumas casas apresentam outros elementos que definem a hierarquia da casa, em especial Babá, Pai-pequeno ou Mãe-pequena, Seguranças de canto e porta: torso, tecido diferenciado etc.

Existem também casas que optam por homenagear diretamente seu Orixá patrono por meio do uniforme. Dessa forma, num templo cujo Orixá chefe é Ogum têm-se médiuns com calça branca e camisa vermelha.

Os pés podem estar descalços por humildade, contato com o solo ou com folhas. Ou calçados, geralmente por proteção energética ou em razão de padrão de vestimenta da casa.

# ESQ UERDA

Para os Exus, calça e camisa. Para as Pombogiras, saia e camisa. As cores utilizadas são preto e vermelho, ou apenas preto. A maioria das casas, assim como no caso da roupa da Direita, utiliza-se de uniforme, a fim de não haver exageros, personalismos, inadequações para o ambiente etc.

#### Guias

Também conhecidas como fios de contas, colares de santo ou cordões de santo, as guias são preparadas pelo Dirigente Espiritual, ou por auxiliares e cruzadas. Há uma grande variabilidade de materiais utilizados para as guias, bem como em sua composição (números, cores etc.) conforme a casa, os Orixás e Guias a que são consagradas. Uma das guias mais comuns é a de proteção, na cor do Orixá de cabeça, ou branca, de Oxalá, podendo ser usada por dentro da roupa ou por fora, conforme orientação específica de cada casa. Também há guias de Esquerda.

Ao longo de seu desenvolvimento na Umbanda, um médium terá diversas guias, as quais devem ser bem cuidadas, limpas e lavadas periodicamente conforme orientação da Espiritualidade e do Dirigente Espiritual. Quando uma guia se quebra, deve-se tentar recuperar o maior número possível de contas para que seia remontada e novamente consaerada ou cruzada.

As guias também identificam os Orixás (em especial o Eledá) dos médiuns. São utilizadas nas giras, em diversos trabalhos, comemorações e outros.

O brajá, outra guia comum na Umbanda, é um colar de longos fios montados de dois em dois, em pares opostos, para serem usados a tiracolo e cruzando o peito e as costas. Simboliza a inter-relação do direito com o esquerdo, do masculino com o feminino, do passado e do presente.

Dirigentes espirituais costumam usar uma espécie de brajá, com as cores de seu Orixá de Cabeça, de búzios ou com as cores de seu Guia de Cabeça (Caboclo ou Preto-Velho).

## Velas

O fogo e a vela estão presentes em rituais de diversas tradições espirituais e/ou religiosas. O mesmo acontece com a Umbanda, para a qual a vela acesa constitui-se num ponto de convergência da atenção dos médiuns, consulentes e outros. A vela reforça a energia, a conexão, o desejo, além de fomentar a energia da vida (ignea). Ajuda a dissipar energias deletérias e, portanto, abre espaço para que as energias positivas se instaurem e/ou permaneçam no ambiente.

O material "ideal" de uma vela é a cera de abelha, pois traz em si os quatro elementos: o fogo (chama), a terra e a água (a própria cera) e o ar (aquecido). Há diversos formatos, materiais, tamanhos, decorações adicionais e outros. Além disso, por exemplo, na ritualistica de cada terreiro, é possível encontrar orientações para que as velas sejam acesas com fósforos ou com isqueiros. Variações à parte, o uso de velas é bastante importante nos fundamentos e nas práticas umbandistas.

# **VELAS**

Cores mais comuns na Umbanda (A cor branca substitui as demais)

Orixás, Guias, Guardiões

Cores das velas

|         | l                      |
|---------|------------------------|
| Oxalá   | Branca                 |
| Iemanjá | Azul claro             |
| Oxum    | Azul Royal             |
| Iansã   | Amarela                |
| Obá     | Vermelha<br>ou magenta |
| Xangô   | Marrom                 |

| Ogum              | Vermelha                        |
|-------------------|---------------------------------|
| Oxóssi            | Verde                           |
| Ossaim            | Verde e<br>branca               |
| Obaluaê           | Amarela ou<br>preta e<br>branca |
| Pretos-<br>Velhos | Preta e<br>branca               |

| Crianças    | Rosa e/ou<br>azul     |
|-------------|-----------------------|
| Caboclos    | Verde                 |
| Boiadeiros  | Amarela               |
| Marinheiros | Azul claro            |
| Baianos     | Amarela               |
|             | Azul claro<br>ou rosa |

| Ciganos | para Santa<br>Sara; para<br>Ciganos,<br>pode haver<br>variações. |
|---------|------------------------------------------------------------------|
| Exus    | Preta e<br>vermelha                                              |

| Exus       | Preta e<br>vermelha |
|------------|---------------------|
| Pombogiras | Preta e<br>vermelha |

# Saudações RELIGIÕES

Em ordem alfabética, algumas saudações e/ou pedidos de bênção. Grafias e mesmo significados possuem variações. Os usos variam ainda conforme as Nações e do Candomblé para a Umbanda. Nesse sentido, há uma célebre saudação que unifica e representa a diversidade: A benção pra quem é de benção, kolofé pra quem é de kolofé, mucuiú pra quem é de mucuiú e motumbá pra quem é de motumbá!

| Axé | Saudação<br>genérica entre<br>o povo-de-<br>santo,<br>evocando a<br>força que<br>assegura o<br>dinamismo da<br>vida, isto é, o<br>Axé. |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                                                                                        |

| Bênção | Saudação<br>genérica,<br>utilizada nas<br>diversas<br>Nações.                     |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Kolofé | Saudação mais comum na Nação Jeje. Como complemento, tem-se <i>Kolofé lorum</i> . |
|        | Saudação mais comum na                                                            |

|         | Do iorubá <i>mo</i> |
|---------|---------------------|
|         | túmba, com o        |
| Motumbá | sentido de "eu      |
|         | o saúdo             |
|         | humildemente".      |
|         | Como                |
|         | complemento,        |
|         | temse               |
|         | Motumbá Axé.        |
|         |                     |
|         | Variante de         |
|         | Mocoiú.             |
|         | Cando a a mais      |

Nação Ketu.

Saudação mais comum na Nação Angola. Do quicongo

| Mucuiú | mu-kuyu com o sentido de espírito. A saudação ritual completa-se com Mucuiú nu Zâmbi. |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| Salve  | Saudação<br>genérica,<br>utilizada nas<br>diversas<br>Nações.                         |
|        | Saudação mais<br>comum da                                                             |

# Saravá

Umbanda, como sinônimo de "salve!".
Trata-se do resultado da bantuização do português "salvar", "saudar".

# TERREIRO

Abaixo, algumas saudações comuns no terreiro e seus significados:

## Bater cabeca

Com o corpo estirado, ou de joelhos, conforme a situação e o ritual de cada casa, toca-se o chão com a testa. Sinal de respeito e devoção aos Orixás em geral, aos do congá e dos Dirigentes Espirituais da casa. Também se trata de forma de absorção de energias benfeitoras. Há outra maneira mais elaborada, usada principalmente por Dirigentes Espirituais e médiuns de coroa feita.

Por influência dos Cultos de Nações, algumas casas se utilizam do Dobalê e do

# Dobale ou Dobalê

Saudação daquele que tem o primeiro Orixá masculino (Aborô), que consiste em prosternar-se no chão, ao comprido, diante do Orixá, de um sacerdote e outros

#### Iká

Saudação daquele que tem o primeiro Orixá feminino (Iabá), que consiste em deitar-se de bruços, diante do Orixá, de um sacerdote e outros, com a cabeça tocando o solo enquanto o corpo move-se para os lados, sobre os braços estendidos

Há regiões e casas onde os gestos de Dobalê e Iká têm os nomes invertidos. Em outras, o termo Dobalê é empregado para ambos os gestos.

## Bater paô

Na Umbanda, geralmente batem-se três palmas em sinal de respeito (diante da Tronqueira, após se bater cabeça diante do altar etc.).

#### Bater as pontas dos dedos no chão

Sinal de respeito e reverência, complementado de diversas maneiras, como:

- saudação a Exu bate-se com os dedos da mão esquerda e depois se cruzam os dedos das mãos com as palmas voltadas para o solo;
- <u>saudação aos Pretos-Velhos</u> bate-se com os dedos da mão direita, fazendose <u>uma cruz e depois traçando o sinal da cruz no peito;</u>
- saudação aos Orixás e Guias bate-se com os dedos da mão direita, toca-se a fronte (saudação ao Eledá 1º. Orixá), o lado direito da cabeça (2º. Orixá) e a nuca (Ancestrais). Batendo-se a mão três vezes ao chão e tocando-se os três pontos da cabeca descritos, tem-se uma saudação a Obaluaê.

# Beijar a mão do(da) Dirigente Espiritual

Pedido de bênção.

# Cumprimento ombro a ombro

Sinal de amizade, fraternidade e igualdade. Cumprimento muito bonito, portanto, quando feito por um Guia, mas também com Dirigentes Espirituais, por exemplo. Feito direito, esquerdo, direito.

Além disso, bater palmas é forma de saudar, acompanhar pontos cantados e outros. Bater palmas auxilia a estar numa mesma vibração energética, com alegria, entusiasmo, devoção e amor.

# ALGUMAS POSTURAS

## Isolamento ou repouso vibratório

Com as mãos cruzadas à frente do corpo, serve para isolar o médium de energias deletérias de diversas origens. Algumas casas utilizam essa posição durante a defumação, até que toda a corrente mediúnica tenha sido defumada.

## Vênia

Com a perna direita dobrada, em genuflexão, os antebraços formam dois ângulos retos, com as palmas das mãos voltadas para cima, enquanto a cabeça permanece inclinada ou semi-inclinada para frente. Representa humildade, devoção, respeito ao Chefe Espiritual e/ou à Entidade incorporada. Saudação também utilizada, de modo especial, para Oxalá.

## Corrente vibratória

Em círculo, ou semicírculo, os médiuns dão-se as mãos, com a direita espalmada para baixo (dar, oferecer) sobre a esquerda do(a) companheiro(a), espalmada para cima (receber, acolher). Essa corrente vibratória é utilizada em diversas tradições religiosas e/ou espirituais, bem como em grupos de apoio, de teatro, etc.

## Estar de joelhos

Traduz respeito, humildade, equilíbrio/reequilíbrio energético entre o que está no alto e o que está embaixo (em especial, a energia telúrica).

### Orações

Algumas das orações utilizadas em diversos templos umbandistas.

## Pai Nosso

Oração mais conhecida do Cristianismo, ensinada pelo próprio Jesus, segundo os Evangelhos.

Pai Nosso, que estais no céu. Santificado seja o Vosso nome. Venha a nós o Vosso reino. Seja feita a Vossa vontade, assim na terra como no céu. O pão nosso de cada dia nos dai hoje. Perdoai-nos as nossas ofensas, assim como nós perdoamos a quem nos tem ofendido. E não nos deixeis cair em tentação, mas livrai-nos do mal. Amém.

## Ave Maria

Oração da tradição católica, amplamente divulgada e difundida na Umbanda, dirigida seja a Maria (Mãe de Jesus), seja às Iabás (especialmente a Oxum).

Áve Maria, cheia de graça. O Senhor é convosco. Bendita sois vós, entre as mulheres. Bendito é o fruto do vosso ventre, Jesus. Santa Maria, Mãe de Deus, rogai por nós, pecadores, agora e na hora da nossa morte. Amém.

## Salve Rainha

Oração católica, dedicada a Nossa Senhora, também rezada por muitos umbandistas, por vezes aconselhada, por exemplo, por Pretos-Velhos.

Salve, Rainha, mãe de misericórdia; vida, doçura, esperança nossa, salve! A vós bradamos, os degredados filhos de Eva. A vós suspiramos, gemendo e chorando neste vale de lágrimas. Eia, pois, advogada nossa, esses vossos olhos misericordiosos a nós volveie, depois deste desterro, mostrai-nos Jesus, bendito fruto do vosso ventre. Ó, clemente, ó piedosa, ó doce sempre Virgem Maria.

Rogai por nós, ó Santa Mãe de Deus, para que sejamos dignos das promessas de Cristo

# Glória ao Pai

Oração católica referente à Santíssima Trindade, utilizada por diversos umbandistas

Glória ao Pai, ao Filho e ao Espírito Santo. Como era no princípio, agora e sempre. Amém.

## Santo Anjo

Oração popular católica, também rezada por muitos umbandistas.

Santo Anjo do Senhor, meu zeloso guardador; se a Ti me confiou a piedade divina, sempre me rege, guarda, governa e ilumina. Amém.

## Credo

Oração católica bastante comum em templos umbandistas, não necessariamente interpretada à luz dos dogmas do Catolicismo, como quando se afirma a fé na Igreja Católica (conforme indicam Guias e a própria etimologia, leia-se "católica" como "universal", isto é, a grande família humana), na Comunhão dos Santos, na ressurreição da carne, dentre outros tópicos da fé católica

Conhecida também popularmente como "Creio em Deus Pai", da mesma forma como orações de tantas manifestações e segmentos religiosos, cria uma egrégora protetora e facilita a concentração ao ser recitada.

Creio em Deus Pai Todo-Poderoso, criador do céu e da terra. E em Jesus Cristo, seu único Filho, Nosso Senhor, que foi concebido pelo poder do Espirito Santo, nasceu da Virgem Maria, padeceu sob Pôncio Pilatos, foi crucificado, morto e sepultado, desceu à mansão dos mortos, ressuscitou ao terceiro dia, subiu aos Céus, está sentado à direita de Deus Pai todo-poderoso, donde há de vir a julgar os vivos e mortos. Creio no Espirito Santo. Na Santa Igreja Católica, na comunhão dos santos, na remissão dos pecados, na ressurreição da carne, na vida eterna. Amém

## Prece de Cáritas

Prece bastante utilizada nas giras e em outros rituais de Umbanda. Foi psicografada no Natal de 1873, em Bordeaux (França), pela médium Mme. W. Krell, com a qual trabalhava o espírito da suave Cáritas.

Deus, Nosso Pai, que sois todo poder e bondade, dai a força àquele que passa pela provação; dai a luz àquele que procura a verdade; ponde no coração do homem a compaixão e a caridade!

Deus, dai ao viajante a estrela-guia; ao aflito a consolação; ao doente o revouso.

Pai, dai ao culpado o arrependimento; ao espírito a verdade; à criança o guia e ao órtão o pai!

Senhor, que a Vossa bondade se estenda sobre tudo o que criastes.

Piedade, Senhor, para aquele que Vos não conhece, esperança para aquele que sofre. Que a Vossa bondade permita aos espíritos consoladores derramarem por toda a parte a paz, a esperança, a fê.

Deus! Um raio, uma faisca do Vosso amor pode abrasar a Terra; deixai-nos

beber nas fontes dessa bondade fecunda e infinita, e todas as lágrimas secarão, todas as dores se acalmarão.

E um só coração, um só pensamento subirá até Vós, como um grito de reconhecimento e de amor.

Como Moisés sobre a montanha, nós Vos esperamos com os braços abertos, oh poder!, oh bondade!, oh beleza!, oh perfeição!, e queremos de alguma sorte merecer a Vossa divina misericórdia.

Deus, dai-nos a força para ajudar o progresso, a fim de subirmos até Vós; dainos a caridade pura, dai-nos a fe e a razão, dai-nos a simplicidade que fará de nossas almas o espelho onde se refletirá a Vossa Divina e Santa Imagem.

Assim seja.

## Pai Nosso Umbandista

Pai Nosso que estás nos céus, nas matas, nos mares e em todos os mundos habitados

Santificado seja o Teu nome, pelos Teus filhos, pela natureza, pelas águas, pela luz e pelo ar que respiramos.

Que o Teu reino, reino do bem, do amor e da fraternidade, nos una a todos e a todo que criaste, em torno da sagrada cruz, aos pés do divino salvador e redentor. Que a Tua vontade nos conduca sempre para o culto do amor e da caridade.

Dá-nos hoje e sempre a vontade firme para sermos virtuosos e úteis aos nossos semelhantes

Dá-nos hoje o pão do corpo, o fruto das matas e a água das fontes para o nosso sustento material e espiritual.

Perdoa, se merecermos, as nossas faltas e dá o sublime sentimento do perdão para os que nos ofendam.

Não nos deixes sucumbir ante a luta, dissabores, ingratidões, tentações dos maus espíritos e ilusões pecaminosas da matéria.

Envia, Pai, um raio de Tua divina complacência, luz e misericórdia para os Teus filhos pecadores que aqui habitam, pelo bem da humanidade.

Que assim seja, em nome de Olorum, Oxalá e de todos os mensageiros da luz divina

## Credo Umbandista

Creio em Deus, onipotente e supremo: creio nos Orixás e nos Espiritos Divinos que nos trouxeram para a vida por vontade de Deus. Creio nas falanges espirituais, orientando os homens à vida terrena; creio na reencarnação das almas e na Justiça divina, segundo a lei do retorno; creio na comunicação dos Guias Espirituais, encaminhando-nos para a caridade e a prática do bem; creio na invocação, na prece e na oferenda como atos de fe, e creio na Úmbanda como religião redentora, capaz de nos levar pelo caminho da evolução até o nosso Pai Ovalá

## Salmo 23 na Umbanda

Oxalá é meu Pastor, nada me faltará.

Deitar-me faz nos verdes campos de Oxóssi.

Guia-me, Pai Ogum, mansamente nas águas tranquilas de Mãe Nanã Buruquê. Refrigera minha alma meu Pai Obaluaê.

Guia-me, Mãe Iansã, pelas veredas da Justiça de Xangô.

Ainda que andasse pelo vale das sombras e da morte de meu Pai Omolu, eu não temeria mal algum, porque Zambi está sempre comigo.

A tua vara e o teu cajado, são meus guias na direita e na esquerda.

Me consola, Mamãe Oxum. Prepara uma mesa cheia de vida perante mim, minha Mãe Iemanjá.

Exu e Pombogira, vos oferendo na presença de meus inimigos.

Unge a minha coroa com o óleo consagrado a Olorum, e o meu cálice, que é meu coração, transborda. E certamente que a bondade e a misericórdia de Oxalá estarão comieo por todos os dias.

E eu habitarei a casa dos Orixás, que é Aruanda, por longos dias!

Que assim seja!

SARAVÁ!

Amém

## Oração ao Criador

Senhor Deus, criador do Céu e da Terra,

Poderoso é Vosso nome! Grande é vossa misericórdia!

Em nome de Vosso filho, Jesus Cristo, recorremos a Vós, neste momento, para pedir bêncãos para nossa vida. se for do nosso merecimento.

Que Vossa Divina Luz incida sobre nós.

Com Vossas poderosas mãos, retirai todo o mal, todos os problemas e todos os perigos que estejam ao nosso redor.

Que as forças negativas que nos abatem e nos entristecem se desfaçam no sopro de Vossa bênção.

Que o Vosso poder destrua todas as barreiras que impedem o nosso progresso. É do Céu, Vossas virtudes penetrem em nosso ser, dando-nos paz, amor,

tranquilidade, harmonia e equilíbrio. Abri. Senhor. os nossos caminhos.

Que nossos passos sejam dirigidos por Vós, para que não tropecemos na caminhada da Vida

Oue nosso viver. nosso lar e nosso trabalho seiam por Vós abencoados.

Entregamo-nos em Vossas mãos poderosas, na certeza de que tudo iremos alcançar.

Agradecemos em nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo.

# A UMBANDA E OUTRAS RELIGIÕES: DIÃLOGOS

#### Candomblé

Candomblé é um nome genérico que agrupa o Culto aos Orixás Jeje-Nagô, bem como outras formas que dele derivam ou com eles se interpenetram, as quais se espraiam em diversas Nacôes.

Trata-se de uma religião constituída, com teologia e rituais próprios, que cultua um poder supremo, cujo alcance espiritual mais visível é por meio dos Orixás. Sua base é formada por diversas tradições religiosas africanas, destacando-se as da região do Golfo da Guiné, desenvolvendo-se no Brasil a partir da Bahia.

O Candomblé não faz proselitismo e valoriza a ancestralidade, tanto por razões históricas (antepassados africanos) quanto espirituais (filiação aos Orixás, cujas características se fazem conhecer por seus mitos e por antepassados históricos ou semi-históricos divinizados).

Embora ainda discriminado pelo senso comum e atacado por diversas denominações religiosas que o associam à chamada "baixa magia", o Candomblé tem sua influência cada vez mais reconhecida em diversos setores da vida social brasileira, na música (percussão, toques, base musical, etc.), na culinária (pratos da cozinha de Santo que migraram para restaurantes e para as mesas das famílias brasileiras) e na medicina nopular (fitoterapia e outros).

O Candomblé não existia em áfrica tal qual o conhecemos, uma vez que, naquele continente, o Culto aos Orixás era segmentado por regiões (cada região e, portanto, famílias/clãs cultuavam determinado Orixá ou apenas alguns). No Brasil, os Orixás tiveram seus cultos reunidos em terreiros, com variações e interpenetrações teológicas e litúrgicas das diversas Nações.

Embora haja farta bibliografia a respeito do Candomblé e muitas de suas festas sejam públicas e abertas a não-iniciados, trata-se de uma religião iniciática, com ensino-aprendizagem pautado pela <u>oralidade</u>, com conteúdo exotérico (de domínio público) e esotérico (segredos os mais diversos transmitidos apenas aos iniciados).

## Conforme sintetiza Vivaldo da Costa Lima,

"a filiação nos grupos de Candomblé é, a rigor, voluntária, mas nem por isso deixa de obedecer aos padrões mais ou menos institucionalizados das formas de apelo que determinam a decisão das pessoas de ingressarem formalmente num terreiro, através dos ritos de iniciação. Essas formas de chamamento religioso se enquadram no universo mental das classes e estratos de classes de que provém a maioria dos adeptos do Candomblé, e são, geralmente, interpretações de sinais que emergem dos sistemas simbólicos culturalmente postulados. Sendo um sistema religioso – portanto uma forma de relação expressiva e unilateral com o mundo sobrenatural – o Candomblé, como qualquer outra religião iniciática, provê a circunstância em que o crente poderá, satisfazendo suas emoções e suas outras necessidades existenciais, situar-se plenamente num grupo socialmente

reconhecido e aceito, que lhe garantirá status e segurança – que esta parece ser uma das funções principais dos grupos de Candomblé: dar a seus participantes um sentido para a vida e um sentimento de segurança e proteção contra 'os sofrimentos de um mundo incerto'".

## FORMAÇÃO

O Culto aos Orixás pelos africanos no Brasil tem uma longa história de resistência e sincretismo. Impedidos de cultuar os Orixás, valiam-se de imagens e referências católicas para manter viva a sua fé. Por sua vez, a combinação de cultos que deu origem ao Candomblé deveu-se ao fato de serem agregados numa mesma propriedade (e, portanto, na mesma senzala) escravos provenientes de diversas nações, com linguas e costumes diferentes - certamente uma estratégia dos senhores brancos para evitar revoltas, além de uma tentativa de fomentar rivalidades entre os próprios africanos. Vale lembrar que, em África,o Culto aos Orixás era segmentado por regiões: cada região cultuava determinado Orixá (ou apenas alguns).

Em 1830, algumas mulheres originárias de Ketu, na Nigéria, filiadas à irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, reuniram-se para estabelecer uma forma de culto que preservasse as tradições africanas em solo brasileiro. Reza a tradição (e documentos históricos) que a reunião aconteceu na antiga Ladeira do Bercô (hoje, rua Visconde de Itaparica), nas proximidades da Igreja da Barroquinha, em Salvador (BA). Nesse grupo, e com o auxílio do africano Baba-Asiká, destacou-se Íyánàssó Kalá ou Oká (Iya Nassô). Seu òrúnkó no Orixá (nome iniciático) era Íyámagbó-Olódúmarè.

Para conseguirem seu intento, essas mulheres buscaram fundir aspectos diversos de mitologias e liturgias. Uma vez distantes da África, a lyá ilú áiy é èmí (literalmente "Mãe Pátria Terra da Vida"), teriam de adaptar-se ao contexto local, não cultuando necessariamente apenas Orixás locais (característicos de tribos, cidades e famílias específicos) em espaços amplos, como a floresta—cenário de muitas iniciações—, mas o fazendo num espaço previamente estabelecido: a casa de Culto. Nessa "reprodução em miniatura da África", os Orixás seriam cultuados em conjunto. E nascia o Candomblé.

Ao mesmo tempo em que designava as reuniões feitas por escravos com o intuito de louvar os Orixás, a palavra Candomblé também era empregada para toda e qualquer reunião ou festa organizada pelos negros no Brasil. Por essa razão, antigos Babás e Iyás evitavam chamar o Culto aos Orixás de Candomblé. Em linhas gerais, Candomblé seria uma corruptela de "candonbé" (atabaque tocado pelos negros de Angola) ou viria de "candonbidé" (louvar ou pedir por alguém ou por algo).

Cada grupo tem características próprias (teológicas, linguísticas e de culto -

muito embora, não raro, as características se interpenetrem) e ficou conhecido como Nacão:

Nação Ketu; Nação Angola; Nação Jeje; Nação Nagô; Nação Congo; Nação Muxicongo; Nação Efon.

Constituída por grupos que falavam iorubá, dentre eles os de Oyó, Abeokutá, Iiexá. Ebá e Benim, a Nacão Ketu também é conhecida como Alaketu.

Os iorubás, guerreando com os jejes, em África, perderam e foram escravizados, vindo então para o Brasil. Maltratados, foram chamados pelos fons de "ànagó" (dentre várias acepções, "piolhentos, sujos"). O termo, com o tempo, modificou-se para "nagó" e foi incorporado pelos próprios iorubás como marca de origem e de forma de culto. Em sentido estrito, não há uma nação política chamada nagô.

Em linhas gerais, os Candomblés dos Estados da Bahia e do Rio de Janeiro ficaram conhecidos como de Nação Ketu, com raízes iorubanas. Entretanto, existem variações dentro de cada Nação. No caso do Ketu, por exemplo, destacam-se a Nação Efan e a Nação Ijexá. Efan é uma cidade da região de Ijexá, nas proximidades de Oxogbô e do rio Oxum, na Nigéria. A Nação Ijexá é conhecida pela posição de destaque que nela possui o Orixá Oxum, sua rainha.

No caso do Candomblé Jeje, por exemplo, uma variação é o Jeje Mahin, sendo Mahin uma tribo que havia nas proximidades da cidade de Ketu. Quanto às Nações Angola e Congo, seus Candomblés se desenvolveram a partir dos cultos de escravos provenientes dessas regiões africanas.

De fato, a variação e o cruzamento de elementos de Nações não são estanques, como demonstram o Candomblé Nagô-Vodum (o qual sintetiza costumes iorubás e jeje) e o Alaketu (de Nação iorubá, também da região de Ketu, tendo como ancestrais da casa Otampé, Ojaró e Odé Akobí).

## PRIMEIROS TERREIROS

A primeira organização de Culto aos Orixás foi a da Barroquinha (Salvador, BA), em 1830, semente do Ilê Axé Iya Nassô Olá, uma vez que foi capitaneado pela própria Iya Nassô, filha de uma escrava liberta que retornou à África. Posteriormente foi transferido para o Engenho Velho, onde ficou conhecido como Casa Branca ou Engenho Velho. Ainda no século XIX, dele originou-se o

Candomblé do Gantois e, mais adiante, o Ilê Axé Opô Afonjá.

Entre 1797 e 1818, Nan Agotimé, rainha-mãe de Abomé, teria trazido o Culto dos Voduns jeje para a Bahia, levando-os a seguir para São Luis, MA. Traços da presença daomeana teriam permanecido no Bogum, antigo terreiro jeje de Salvador, o qual ostenta, ainda, o vocábulo "malê" (bastante curioso, uma vez que o termo refere-se ao negro do Islã). Antes mesmo do Bogum há registros de um terreiro jeje, em 1829, no bairro hoje conhecido como Acupe de Brotas.

Tumbensi é considerada a casa de Angola mais antiga da Bahia, fundada por Roberto Barros Reis (dij ina: Tata Kimbanda Kinunga) por volta de 1850, escravo angolano de propriedade da família Barros Reis, que lhe emprestou o nome pelo qual era conhecido. Após seu falecimento, a casa (inzo) passou à liderança de Maria Genoveva do Bonfim, mais conhecida como Maria Neném (dij ina: Mam 'etu Tuenda UnZambi) gaúcha, filha de Kavungo, considerada a mais importante sacerdotisa do Candomblé Angola. Ela assumiu a chefia da casa por volta dos anos 1909, vindo a falecer em 1945.

Já o Tumba Junçara foi fundado, em 1919 em Acupe, na Rua Campo Grande, Santo Amaro da Purificação, BA, por dois irmãos de esteira: Manoel Rodrigues do Nascimento (dij ina: Kambambe) e Manoel Ciriaco de Jesus (dij ina: Ludy amungongo), ambos iniciados em 13 de junho de 1910 por Mam'etu Tuenda UnZambi, Mam'etu Riá N'Kisi do Tumbensi. Kambambe e Ludy amungongo tiveram Sinhá Badá como Mãe-pequena e Tio Joaquim como Pai-pequeno. O Tumba Junçara foi transferido para Pitanga, também em Santo Amaro da Purificação, e posteriormente para o Beiru. A seguir foi novamente transferido para a Ladeira do Pepino, 70, e finalmente para Ladeira da Vila América, 2, Travessa 30, Avenida Vasco da Gama (que hoje se chama Vila Colombina), 30, em Vasco da Gama, Salvador (BA). E assim a raiz foi-se espalhando.

O histórico das primeiras casas de Candomblé e outras formas de culto marginalizadas pelo poder constituído (Estado, classes economicamente dominantes, Igreja, etc.), como a Umbanda no século XX, assemelha-se pela resistência à repressão institucionalizada e ao preconceito.

## NAÇÕES

Quando se refere ao Candomblé, o vocábulo Nação, como bem observa Nei Lopes, refere-se às "unidades de culto, caracterizadas pelo conjunto de rituais peculiares aos indivíduos de cada uma das divisões étnicas que compunham, real ou idealmente, a massa dos africanos vindos para as Américas".

As três nações mais conhecidas no Brasil:

## NACÃO KETU

A Nação Ketu, com suas características de culto aos Orixás e aos antepassados, talvez seja a mais conhecida do grande público. Muito contribuíram para diversas manifestações culturais, como a Literatura (Jorge Amado e João Ubaldo Ribeiro, dentre outros) e a Música (Vinicius de Moraes, Baden Powell. Chico Buarque etc.).

Segundo Nei Lopes, Ketu refere-se a "antigo reino da África ocidental cujo território foi cortado em dois pela fronteira Nigéria-Benin, estabelecida pelo colonialismo europeu. Não obstante, a região de Mèko, no lado nigeriano, ainda é vista como parte dele e o alákétu, governante tradicional, ainda a visita em sua cerimônia de posse. O povo Ketu é um subgrupo dos Iorubás, e seu Ancestral, segundo a tradição, é o segundo filho de Oduduwa. O Reino de Ketu era um dos seis reinos que constituiam a confederação chamada pelos Hauçás de Bansa bokoī, em contraposição aos seus Hausa bokoī. A tradição relata que esses reinos foram fundados por seis irmãos, numa lenda análoga à da criação dos Estados haucás."

# NAÇÃO ANGOLA

Baseado na herança das religiões bantu, o chamado rito angola engloba essencialmente o cerimonial congo e cabinda. Além dos Inquices, costumam ser cultuados também Orixás, Voduns, Vunjes (espíritos infantis) e Caboclos. Tocamse atabaques com as mãos, sendo os ritmos predominantes cabula, congo e barravento ou muzenza. As cantigas possuem termos ou trechos em português.

O Candomblé Angola disseminou-se em quase todo o Brasil, em virtude da afluência e da inserção dos bantos no país. Bastante receptivo a influências do Catolicismo e das religiões amerindias, no final do século passado, em alguns estados, passou a receber nomes característicos - tais como Cabula (Espírito Santo), Macumba (Rio de Janeiro) e Candomblé de Caboclo (Bahia). Também a influência jeje-nagô fez-se presente nesses cultos.

## NAÇÃO JEJE

A Nação Jeje caracteriza-se pelo culto aos Voduns do Reino do antigo Daomé (mitologia fon) trazidos para o Brasil pelos escravos de várias regiões da África Ocidental e África Central. Os diversos grupos étnicos daomeanos (como fon, ewe, fanti, ashanti, mina), em solo brasileiro, eram chamados djedje (do iorubá ajeji, significando "estrangeiro", "estranho").

Os primeiros templos da Nação Jeje foram organizados na Bahia e no Maranhão, estendendo-se, posteriormente, para outros estados brasileiros. Conforme a origem, a Nação Jeje divide-se em diversos segmentos: JejeMahi, Jeje Daomé, Jeje Savalu, Jeje Modubi, Jeje Mina (Tambor-de-mina) e Jeje-Fanti-Axanti.

No Jeje Mahi, por exemplo, são cultuados Voduns relacionados aos Orixás, com origem de culto na África, e da região Mahi. Por outro lado, Eguns e Voduns com vida terrena, como os reis do Daomé, não são cultuados. Cultuam-se os antepassados por meio do Vodum Ay izan, na região do Mahi, mulher de Legba e ligada à terra, à morte e aos ancestrais. Os Voduns Jeje-Mahi são, portanto, antepassados míticos. Representa essa Nação o Vodum Gbesen (Bessém).

No Brasil, a africana Ľudovina Pessoa, de Mahi, segundo a tradição, foi escolhida pelos Voduns para fundar três terreiros: o Zôogodo Bogum Malé Hundò (Terreiro do Bogum), para Heviossô; o Zôogodo Bogum Malé Seja Undè (Kwe Seja Undè), para Dã; o terceiro, não se sabe onde, para Ajunsun Sakpata.

No Jeje Modubi cultuam-se os Akututos (Eguns), reinando aí o Vodum Azonsu. Outras nações menos conhecidas no Brasil, contudo tão importantes quanto as demais: Efon (Efã), Ijexá, Congo, Muxicongo, Nagô. Com elas, se interpentram as anteriores (além de interpenetrarem entre as três) numa riqueza teológica, litúrgica e cultural.

## Candomblé de Caboclo

Modalidade de Candomblé na qual também se trabalha com Caboclos. Durante algum tempo (e ainda hoje em algumas casas), a participação dos Caboclos é velada, de modo a preservar a "pureza" ritual do Candomblé. Em determinadas casas, além dos chamados Caboclos de Pena, também trabalham os popularmente chamados Caboclos Boiadeiros, ou simplesmente Boiadeiros.

#### Macumba

Nome genérico e geralmente pej orativo que se refere às religiões afrobrasileiras. Macumba foi também uma manifestação religiosa, no Rio de Janeiro, que em muito se aproximava da cabula. O chefe do culto também era conhecido como embanda, umbanda ou quimbanda, tendo como aj udantes cambonos ou cambones. As iniciadas eram conhecidas ora como filhas-de-santo (influência jeje-nagô), ora como médiuns (influência do espiritismo).

Orixás, Inquices, caboclos e santos católicos eram alinhados em falanges ou linhas, como a da Costa, de Umbanda, de Quimbanda, de Mina, de Cambinda, do Congo, do Mar, de Caboclo, Cruzada e outros.

De orizem banta, porém com étimo controvertido, macumba poderia advir do

quimbundo macumba, plural de dikumba, significando "cadeado" ou "fechadura", em referência aos rituais de fechamento de corpo. Ou ainda viria do quicongo macumba, plural de kumba, com o sentido de "prodigios", "fatos miraculosos" - em referência à cumba, feiticeiro. Com outras raizes etimológicas, no Brasil, o vocábulo também designou um tipo de reco-reco e um jogo de azar.

Para dissociar-se do sentido pejorativo, o vocábulo macumba tem sido utilizado nas artes em geral com valor positivo. O marco mais recente é o disco "Tecnomacumba", da cantora maranhense Rita Benneditto.

## Cabula

Culto religioso afro-brasileiro do século XIX, no Espírito Santo, com rituais ao ar livre e evocações aos espíritos dos antepassados e utilização de vocabulário de origem banta. A reunião, nas florestas ou em casa determinada, era conhecida como mesa, destacando-se a de Santa Bárbara e a de Santa Maria. O chefe da mesa era chamado de embanda, tendo como ajudantes os cambones. Os adeptos eram conhecidos como camanás; suas reuniões formavam engiras.

## Catimbó

Fundindo elementos da pajelança (influência indígena) e de cultos bantos (influência afro), o Catimbó é conhecido pela terapêutica notadamente marcada por passes, defumações e banhos lustrais (de purificação). O catimbó é conduzido por mestres, sendo um dos mais conhecidos o Sr. Zé Pelintra.

## Tambor de Mina

Culto afro-brasileiro, de origem Jeje, característico principalmente no Estado do Maranhão. O vocábulo "mina" refere-se à origem dos escravos, aprisionados no forte de São Jorge da Mina, de propriedade dos portugueses, na África Ocidental, antes de serem trazidos para o Brasil como escravos.

Na Casa das Minas, em São Luís, MA, os Voduns são cultuados conforme as familias a que pertençam. Dessa forma, a familia de Davice é constituída por Voduns chamados nobres (reis e rainhas) do Daomé. A familia de Savaluno é composta de Voduns da região norte do Daomé. Já a familia de Dambirá comporta os Voduns da terra, das doenças e da peste. A familia de Quevioso e Aladanu, considerada de origem nagô, abarca os Voduns dos raios, dos trovões, do ar e da áeua.

No tambor-de-mina há também a manifestação dos encantados de diversas origens: caboc los da mata, fidalgos/nobres portugueses e franceses e hurcos/mouros

## Babaçuê

Também conhecido como Batuque de Santa Bárbara ou Batuque de Mina, trata-se de culto afro-amerindio comum no Norte e no Nordeste do Brasil, notadamente no Pará.

No Babaçuê, cultuam-se Orixás e Voduns. Já no Batuque de Santa Bárbara, Iansã é protetora das mulheres e Xangô, dos homens. O Batuque de Mina, por sua vez, cultua Orixás.

O Babaçuê lembra o Candomblé de Caboclo e o Catimbó. Mescla crenças africanas e ameríndias, com forte influência da Nação Jeje. Seus cânticos são conhecidos como Doutrina.

## Vale do Amanhecer

Religião sincrética que tem seu marco, no plano terreno, no ano de 1959, com os desdobramentos de sua fundadora carnal, Tia Neiva, e aprendizados no Tibete, com o Mestre Humahã.

A primeira comunidade do Vale do Amanhecer funcionou na Serra do Ouro, nas proximidades da cidade de Alexánia (GO). Depois de se mudar para Taguatinga, em 1969, alojou-se na zona rural de Planaltina, em região hoje conhecida como Vale do Amanhecer.

Pretos-Velhos e Caboclos trabalham nas Linhas dos Orixás em atendimentos ao público nos diversos templos espalhados pelo país.

#### Catolicismo

A força da influência do Catolicismo na Umbanda pode ser, em linhas gerais, literal ou simbólica/sincrética.

Em virtude do sincretismo, a maioria dos templos umbandistas apresenta imagens católicas em seus altares. Contudo, há templos que se utilizam de imagens com representações ditas africanas dos Orixás, enquanto outros não usam imagem alguma, mas apenas quartinhas com pedras correspondentes (otás), por exemplo.

Interessante notar que, mesmo nos templos que se valem de imagens católicas (a maioria), a imagem de Obaluaê costuma figurar ao lado das imagens de santos católicos aos quais esse Orixá é sincretizado (notadamente São Lázaro e São Roque). O mesmo vale para outros Orixás e os santos católicos correspondentes.

Nas palavras do célebre teólogo Leonardo Boff, em seu texto O encanto dos Orixás.

"Ouando atinge grau elevado de complexidade, toda cultura encontra sua expressão artística, literária e espiritual. Mas ao criar uma religião a partir de uma experiência profunda do Mistério do mundo, ela alcanca sua maturidade e aponta para valores universais. É o que representa a Umbanda, religião nascida em Niterói, no Rio de Janeiro, em 1908, bebendo das matrizes da mais genuína brasilidade - feita de europeus, de africanos e de indígenas. Num contexto de desamparo social, com milhares de pessoas desenraizadas, vindas da selva e dos grotões do Brasil profundo, desempregadas, doentes pela insalubridade notória do Rio nos inícios do século 20, irrompeu uma fortíssima experiência espiritual. O interiorano Zélio Moraes atesta a comunicação da Divindade sob a figura do Caboclo das Sete Encruzilhadas da tradição indígena e do Preto-Velho dos escravos. Essa revelação tem como destinatários primordiais os humildes e destituídos de todo apoio material e espiritual. Ela quer reforcar neles a percepção da profunda igualdade entre todos, homens e mulheres; se propõe a potenciar a caridade e o amor fraterno, mitigar as injusticas, consolar os aflitos e reintegrar o ser humano na natureza sob a égide do Evangelho e da figura sagrada do Divino Mestre Jesus

O nome Umbanda é carregado de significação. É composto de OM (o som originário do universo nas tradições orientais) e de BANDHA (movimento incessante da força divina). Sincretiza de forma criativa elementos das várias tradições religiosas de nosso país criando um sistema coerente. Privilegia as tradições do Candomblé da Bahia por serem as mais populares e próximas aos seres humanos sem suas necessidades. Mas não as considera como entidades, apenas como forças ou espíritos puros que, através dos Guias espirituais, se acercam das pessoas para ajudá-las. Os Orixás, a Mata Virgem, o Rompe Mato, o

Sete Flechas, a Cachoeira, a Jurema e os Caboclos representam facetas arquetipicas da Divindade. Elas não multiplicam Deus num falso panetismo - mas concretizam, sob os mais diversos nomes, o único e mesmo Deus. Este se sacramentaliza nos elementos da natureza como nas montanhas, nas cachoeiras, nas matas, no mar, no fogo e nas tempestades. Ao confrontar-se com estas realidades. o fiel entra em comunhão com Deus.

A Umbanda é uma religião profundamente ecológica. Devolve ao ser humano o sentido da reverência face às energias cósmicas. Renuncia aos sacrificios de animais para restringir-se somente às flores e à luz, realidades suits e espirituais.

Há um diplomata brasileiro, Flávio Perri, que serviu em embaixadas importantes como Paris, Roma, Genebra e Nova York que se deixou encantar pela religião a Umbanda. Com recursos das ciências comparadas das religiões e dos vários métodos hermenêuticos, elaborou perspicazes reflexões que levam exatamente este titulo, O Encanto dos Orixás, desvendando-nos a riqueza espiritual da Umbanda. Permeia seu trabalho com poemas próprios de fina percepção espiritual. Ele se inscreve no gênero dos poetas-pensadores e místicos como Álvaro de Campos (Fernando Pessoa), Murilo Mendes, T.S. Elliot e o sufi Rumi. Mesmo sob o encanto, seu estilo é contido, sem qualquer exaltação, pois é esse rigor que a natureza do espiritual exíge.

Além disso, ajuda a desmontar preconceitos que cercam a Umbanda, por causa de suas origens nos pobres da cultura popular espontaneamente sincréticos. Que eles tenham producido significativa espiritualidade e criado uma religião cujos meios de expressão são puros e singelos revela quão profunda e rica é a cultura desses humilhados e ofendidos, nossos irmãos e irmãs. Como se dizia nos primórdios do Cristianismo que, em sua origem, também era uma religião de escravos e de marginalizados, 'os pobres são nossos mestres, os humildes, nossos doutores'.

Talvez algum leitor(a) estranhe que um teólogo como eu diga tudo isso que escrevi. Apenas respondo: um teólogo que não consegue ver Deus para além dos limites de sua religião ou igreja não é um bom teólogo. É antes um erudito de doutrinas. Perde a ocasião de se encontrar com Deus que se comunica por outros caminhos e que fala por diferentes mensageiros, seus verdadeiros anjos. Deus desborda de nossas cabeças e dogmas."

## Espiritismo

O Espiritismo foi codificado por Allan Kardec (pseudônimo de Hyppolite Léon Denizard Rivail), no século XIX, e ganhou o mundo, especialmente por meio de publicações (livros, jornais e revistas). No Brasil, é popularmente chamado de Kardecismo, até mesmo para diferenciá-lo de outras religiões, termo oficialmente não empregado pelos espíritas - segundo os quais seria equivocado, uma vez que a doutrina é dos espíritos, e não de Kardec.

Nas palavras do célebre médium espírita Chico Xavier, em entrevista em 1976:

"Eu sempre compreendi a Umbanda como uma comunidade de corações profundamente veiculados à caridade com a benção de Jesus Cristo e nesta base eu sempre devotei ao movimento umbandista no Brasil o máximo de respeito e a maior admiração.

(...)

A meu ver, o movimento de Umbanda no Brasil está igualmente ligado ao Espírito de amor do Cristianismo. Sem conhecimento de alicerces umbandísticos para formar uma opinião específica, eu prefiro acreditar que todos os umbandistas são também grandes cristãos construindo a grandeza da solidariedade cristã no Brasil para a felicidade do mundo.

(...)

Acredito que o mediunismo no movimento de Umbanda é tão respeitável quanto a mediunidade das instituições kardecistas, com uma única diferença que eu faria se tivesse um estudo mais completo de Umbanda; é que seria extremamente importante se a mediunidade recebesse a doutrinação do espirita do evangelho com as explicações de Allan Kardec fosse onde até mesmo noutras faixas religiosas que não fosse a Umbanda. Porque a mediunidade esclarecida pela responsabilidade decorrente dos princípios cristãos é sempre um caminho de interpretação com Jesus de aualquer fenômeno mediúnico."

#### Universalismo crístico

Movimento de universalização da Espiritualidade, focado em valores comuns a todos os seres humanos. No Brasil, tem-se destacado o chamado Universalismo Crístico, liderado nelo médium e escritor Roger Bottini Paranhos.

A respeito da Umbanda, ditou o espírito Hermes a Paranhos:

"-Meu jovem, eu creio que você está fazendo um julgamento sobre algo que desconhece. O poder dos trabalhos de Umbanda vem dos rituais que despertam as forças espirituais dos orixás. Não arao vejo espírituas como você em casas de Umbanda pedindo socorro aos Pretos-Velhos porque na Umbanda se trabalha com energias mais densas e dificeis de dissipar. Não acho justo que você desmereça os trabalhos que realizamos com tanto amor pelos nossos semelhantes.

Rafael aguardou em silêncio e voltou a falar:

-Antes de tudo, eu gostaria de lembrar a todos que não estou aqui na condição de espirita. Essa foi a minha religião de formação, mas não estou aqui para defendê, ie pelo contrário, ainda nessa noite exporemos aqui os pontos em que ela também deve ser chamada a uma reflexão, da mesma forma como devemos fazer com todas as religiões, inclusive os orientais como o Budismo, o Hinduísmo, o Islamismo, que devem também ser avaliadas conforme o crivo da razão no que concerne aos rituais.

Quanto aos ritos de Umbanda, posso afirmar que eles não deixarão de ser utilizados e muito menos serão recriminados. Estou aqui para preparar a visão espiritual do futuro, ou seja, para atender as novas gerações. E elas terão algo claro em mente: a certeza de que podemos realizar curas ou promover doenças, atrair espiritos de luz ou obsesores terriveis, encontrar felicidade ou depressão, tudo apenas com o poder de nossa mente, independentemente dos rituais."

# Reglas

O culto aos Orixás, Inquices, Voduns e outros espalhou-se e criou formatos próprios em países onde o elemento africano se fixou, notadamente, pela escravidão. Além do Brasil, o exemplo mais visível (mas não único) é o de Cuba, onde os cultos de origem afro são conhecidos genericamente como santería -vocábulo impreciso e "subversivo", como o brasileiro "macumba". Por sua vez, a palavra "regla" é popularmente utilizada com o sentido de culto ou religião.

Dessa forma, em Cuba, encontram-se:

Regla de Ocha (origem iorubana/lucumí) Cultos de Orixás iorubanos comandac por um oł com cânti ao som de tambores hatá. Compree à parte, a Regla de

A Regla c Mayombe dividida ( duas vertentes: mayombe judío, Regla de voltado p Mayombe, Regla o mal, e de Palo Monte mayombe ou Regla de Palo (origem cristiano 1 banta/conga) Compree subdivisõ como Brillumba Vryumba,

# Kimbisa (outras.

Ao lado dessas duas reglas principais, destaca-se também, em especial na província de Matanzas, a Regla Arara ou Arara Daomey.

Em especial, a partir do século XX, diversos países passaram a ter terreiros de Candomblé e Umbanda - cujas raízes, direta ou indiretamente, estão em casas brasileiras.

Note-se que os termos "judio" e "cristiano" possuem aqui valoração de "negativo" e "positivo", o que precisa ser compreendido no contexto em que os termos foram atribuídos a cada may ombe. Certamente tal distinção, preconceituosa contra os judeus, é hoje revista. Grosso modo, o mesmo ocorre com o vocábulo português "pagão" - o qual, em sua origem, não tem a acepção negativa de "não-cristão", mas "aquele que vem do campo" (nesse contexto, a Wicca se denomina orgulhosamente religião pagã).

## Culto aos Orixás

Chamada genericamente de culto aos Orixás, trata-se de tendência e prática que visa a se aproximar ainda mais das raizes africanas no que tange ao formato e à organização do culto em si, à liturgia, ao uso de línguas dos antepassados, dentre outros elementos.

## Culto a Ifá

O culto a Ifá, cujo patrono é Orunmilá (e o símbolo, o camaleão), tem crescido no Brasil, havendo diversas casas a ele dedicadas. O sacerdote de Ifá é o Babalaô ("pai do segredo"; não confundir com o babalaô de Umbanda, sinônimo de dirigente espiritual ou babà). O Alabá (alabá é também o sacerdotechefe da sociedade secreta Egungum, bem como título de honra de algumas autoridades do Candomblé) é o chefe dos Oluôs (o oluô é um grau entre os sacerdotes de Ifá). O iniciante é chamado de Kekereaô-Ifá, tornando-se Omo-Ifá (filho de Ifá) após o chamado pacto.

O sistema divinatório de Ifá, aliás, não se restringe apenas aos búzios, mas abarca outras técnicas - dentre elas os iquines (16 caroços de dendê) e o opelê (corrente fina, aberta em duas, contendo cada parte 04 caroços de dendê).

## Culto aos Egunguns

Trata-se do culto aos ancestrais, os quais têm o merecimento de apresentar-se invocados em forma corporal. Apenas os espíritos devidamente preparados podem ser invocados e materializados.

Nos terreiros devotados aos Egunguns, a invocação dos ancestrais converte-se na essência do culto, e não a invocação dos Orixás, como nos terreiros de Candomblé. O culto aos ancestrais é também o culto ao respeito hierárquico, aos "mais velhos". Os Egunguns abençoam, aconselham, mas não são tocados e permanecem isolados dos encarnados, controlados pelos sacerdotes (ojés). Apresentam-se com vestimentas coloridas, ricas e com simbolos que permitem ao observador identificar sua hierarquia.

Os Egunguns mais antigos são conhecidos como Agbás, e manifestam-se envolvidos por muitas tiras coloridas (abalás), espelhos e por um tipo de avental (bantê). Os mais jovens são os Aparakás, sem vestimenta e forma definidas. Nesse culto, manifestam-se apenas os ancestrais masculinos, sendo também cuidados apenas por homens (embora haja mulheres com funções específicas no culto). Por outro lado, Oyá Igbalé, também conhecida como lansã Balé, é considerada e respeitada como rainha e mãe dos Egunguns - cultuada, portanto, em assentamento próprio e especial.

O foco do culto aos Egunguns em solo brasileiro seria a Ilha de Itaparica, a partir dos terreiros de Vera Cruz (cuja fundação data de cerca de 1820); da fazenda Mocamdo, em local conhecido como Tuntun; e da Encarnação. Todos esses terreiros são ancestrais do Ilê Agboulá, no Alto da Vela Vista. Já no continente, em Salvador, destacou-se o terreiro do Corta-Braço, na estrada das Boiadas, hoie o bairro da Liberdade.

Em contrapartida, as mulheres organizaram-se em sociedades como Geledé, Geledés ou Gueledés. Segundo Nei Lopes. Gueledés são

"máscaras outrora usadas no candomblé do Engenho Velho, por ocasião da Festa dos Gueledés, em 8 de dezembro. O nome deriva do iorubá Gèlèdé, sociedade secreta feminina que promove cerimônias e rituais semelhantes ao da sociedade Egungum, mas não ligados a ritos funerários, como os daquela. Por extensão, passou a designar as cerimônias e as máscaras antropomorfas esculpidas em madeira. No Brasil, a sociedade funcionou nos mesmos moldes iorubanos e sua última sacerdotisa foi Omoniké, de nome cristão Maria Júlia Figueiredo. Com sua morte, encerram-se as festas anuais, bem como a procissão que se realizava no bairro da Boa Viagem".

A própria Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, fundamental para a organização do Candomblé tal qual o conhecemos hoje, reflete a força do feminino no culto aos Orixás.

#### A LIMBANDA E O MEIO AMBIENTE

Por ser uma reunião ecológica em que o corpo, a mente e o espírito se conectam com o meio ambiente, a Umbanda está atenta às questões do meio ambiente. Por esse motivo, cada vez mais os umbandistas têm consciência de como utilizar materiais que não agridam a natureza. Exemplo disso são os pentes feitos com materiais não-poluentes entregues em oferendas a Iemanjá, no mar, onde também a alfazema é vertida (no mar, em barquinhos, etc.) de modo a não se deixar ali os vidros.

Abaixo estão duas propostas/ações que alguns terreiros têm adotado, em especial em Santa Catarina.

# Compostagem orgânica

Processo biológico de reaproveitamento de materiais que vem sendo adotado em diversos terreiros. Nas palavras do dirigente espiritual, professor de Geografía, escritor e divulgador do processo Giovani Martins.

"(...) com relação às oferendas, após o tempo mínimo de permanência no altar ou em outros locais sagrados dos terreiros, são tratadas em sistema de geração de adubos denominado compostagem orgânica. A compostagem é um processo biológico em que os microorganismos transformam a matéria orgânica, como folhas, papel e restos de comida num material semelhante ao solo, a que se chama composto, e que podo ser utilizado como adubo. Os adubos producidos a partir desse sistema são utilizados nos herbários que ficam localizados nos próprios terreiros, em que são plantadas todas as ervas destinadas ao culto aos Orixás e demais atividades ritualisticas. No sistema de compostagem são aproveitadas as frutas, as comidas de santo e outras oferendas que possibilitem o tratamento e reutilização (as carnes vermelhas e/ou brancas não entram no sistema de compostagem som. Com a compostagem, Com a compostagem finalidade sustentável para as oferendas e, ao mesmo tempo em que melhora a estrutura e aduba o solo, gera redução de herbicidas e pesticidas devido à presença de fungicidas naturais e microorgantismos, aumentando a retenção de água no solo."

## Sistema de incineração

Processo de tratamento de lixo que vem sendo adotado em diversos terreiros. Nas palavras do dirigente espiritual, professor de Geografia, escritor e divulgador do sistema Giovani Martins.

"(...) os residuos e despachos provenientes dos ebós, que até então eram jogados em locais públicos, passam agora pela incineração para depois serem devidamente enterrados em áreas de plantio e reflorestamento. A incineração de residuos, principalmente do lixo, é uma prática muito antiga, ainda hoje comum nas zonas rurais. Apesar da queima em cêu aberto colaborar para a poluição atmosférica com os gases de combustão, a queima ainda é uma alternativa viável para a eliminação dos residuos. Com a incineração existe uma redução de aproximadamente 80% no volume do material. Os incineradores hoje utilizados nos terreiros em sua maioria são domésticos, ou seja, construidos de forma artesanal com tijolo e cimento. Nos ebós não são utilizados plásticos, metais e outros materiais que acarretariam problemas ambientais mesmo incinerados. A combustão de plásticos clorados (PVC), por exemplo, resulta no ácido cloridrico altamente poluente, devendo de fato ser evitado."

Como há entregas em que se usam, por exemplo, moedas e outros objetos, estes não podem passar por esse processo, tendo outro encaminhamento.

# A UMBANDA E A ESPIRITUALIDADE NO TERCEIRO MILÊNIO

## Holismo

Por ser uma religião ecológica, a Umbanda visa ao equilibrio do trinômio corpo, mente e espírito - a saúde física, o padrão de pensamento e o desenvolvimento espiritual de cada indivíduo.

## Ecumenismo e Diálogo Inter-religioso

Além de ter suas portas abertas a todo e qualquer espírito (encarnado ou desencarnado) que deseje vivenciar a Espíritualidade de acordo com suas diretrizes, a Umbanda mantém fortes laços dialógicos com as mais diversas tradições religiosas e/ou espírituais, algumas das quais a influenciaram bastante em vários aspectos, dentre eles, a ritualistica. A Umbanda não é proselitista.

## Valorização da vivência/experiência pessoal

Embora tenha uma teologia própria e, em virtude do forte sincretismo, por vezes ainda vivencie pontos doutrinários de outras tradições religiosas e/ou espiritualistas, a Umbanda valoriza a experiência pessoal (concepções, opiniões, formas de vivenciar a espiritualidade, etc.), respeitando o livre pensamento e irmanando a todos em seus rituais e nas mais diversas atividades caritativas, de modo a respeitar as diferenças, sem tratá-las ostensivamente como divergências.

# Fé e cotidiano: a concretude da fé

Fortemente marcada pela ecologia, a Umbanda convida a todos a vivenciar sua fé no cotidiano – cuidando do próprio corpo, do meio ambiente, vivenciando relações saudáveis, etc. Exemplo: cultuar o Orixá Oxum é, ao mesmo tempo, um convite para se viver amorosamente o cotidiano, de forma compassiva, e utilizar os recursos hídricos de maneira consciente (escovar os dentes com a torneira fechada, não jogar lixo nas águas, etc.). A gira literalmente prossegue no cotidiano

# Fé e Ciência: uma parceria inteligente

Allan Kardec, Dalai Lama e outros lideres fazem coro: se a Ciência desbancar algum ponto de fé, sem dúvida, a opção é ficar com a Ciência. A Umbanda possui fundamentos próprios, de trabalhos religiosos, energéticos, mágicos; contudo, não devem confundir-se com superstição e obscurantismo. Por outro lado, sua alta Espiritualidade, muitas vezes ensinada de maneira analógica/simbólica, é cotidianamente explicada pela Ciência, na linguagem lógica/racional. A medicina dos Pretos-Velhos, por exemplo, é complementar à do médico com formação universitária e vice-versa: ambas dialogam, não se excluem

# Simplicidade

A construção de templos, a realização de festas e outros devem visar a gratidão, entrelaçamento de ideais, conforto e bem-estar; e não a ostentação pseudo-religiosa e a vaidade dos médiums e dos Dirigentes Espirituais. Mestre Jesus, na vibração de Oxalá, simbolicamente nasceu numa gruta e, posto numa manjedoura, fez do ambiente um local de grande celebração, envolvendo pastores e reis magos.

# Leitura e compreensão do simbólico

Para vivenciar a espiritualidade umbandista de maneira plena, é preciso distinguir a letra e o espírito - no tocante, por exemplo, aos mitos e às lendas dos Orixás, aos pontos cantados e riscados, etc. Quando se desconsidera esse aspecto, existe a tendência de se desvalorizar o diálogo ecumênico e inter-religioso, assim como a vivência pessoal da fé. O simbólico é um grande instrumento para a reforma intima, o auto-aperfeiçoamento, a evolução.

# Cooperativismo

Numa comunidade, cada individualidade faz a diferença. Por essa razão, o cooperativismo não é vivenciado apenas em trabalhos que envolvam atividade física, mas também, por exemplo, na manutenção de padrão vibratório adequado ao ambiente e aos cuidados com a lingua e a palavra, de modo a não prejudicar ninguém.

# Liderança: autoridade não rima com autoritarismo

Num terreiro, todos são líderes, cada qual em sua área de atuação - do irmão mais novo na casa ao Dirigente Espiritual. Essa liderança deve ser exercida amorosamente, a exemplo do Mestre Jesus - o qual, simbolicamente, lavou os pés dos Apóstolos.

# O exercício do livre-arbítrio

A Umbanda não ensina a entrega do poder pessoal, da consciência e do livrearbítrio nas mãos dos Orixás, dos Guias e Guardiões ou dos Dirigentes Espirituais. A caminhada espiritual-evolutiva é única, pessoal e intransferível.

#### VOCABULÁRIO COMPLEMENTAR

#### Abará

Bolinho que tem a mesma massa do acarajé (feita com feijão fradinho), contudo é assado, não frito. À massa de feijão acrescenta-se camarão seco, azeite de dendê, cebola ralada e pó de camarão.

Para prepará-lo, a massa é envolvida em pedaços de folha de bananeira e cozida em vapor, em banho-maria. O vocábulo *abará* vem do iorubá <sup>17</sup> *àbalá*, cui o significado original é "bolo de arroz".

#### Abô

Também conhecido como "Abô dos Axés", trata-se do banho preparado com ervas maceradas nas águas das quartinhas dos Orixás, ao qual acrescenta-se o sangue de animais sacrificados. É, portanto, comum em casas de Umbanda que se utilizam do corte ritualístico e/ou nas ditas "casas cruzadas" (que tocam Umbanda e Candomblé).

Em algumas casas, o vocábulo "abo" é utilizado como sinônimo de "amaci", embora, em origem e concepção, sejam banhos diferentes.

# Acaçá

Bolinho feito com milho branco (e, às vezes, vermelho), de sabor agridoce e servido em folha de bananeira. O vocábulo deriva do fongbé <sup>18</sup> akansan (pasta de farinha de mandioca) e se relaciona ao haussá akaza (creme).

iorubá: substantivo de dois gêneros, podendo nomear indivíduo dos iorubás (do povo iorubá), a lingua nigero-congolesa do grupo Kwa, falada por esse povo (no Brasil também chamada de "lingua do santo") e, ainda, o próprio povo africano do sudoeste da República Federal da Nigéria, com grupos espalhados também pela República do Benim e pelo norte da República do Togo. Foi trazido em grandes levas para o Brasil, onde recebeu a denominação de nagó. Esse povo exerceu na Bahia forte domínio social e religioso sobre outros grupos também escravizados, exceto sobre os grupos islamizados.

A palavra pode, ainda, funcionar como adjetivo de dois gêneros, caracterizando indivíduos ou objetos próprios desse povo e sua cultura.

fongbé = variação de fon, língua nigero-congolesa que faz parte do grupo gbe, falada maj oritariamente no Benim.

# Acarajé

Bolinho preparado a partir da massa de feijão fradinho ralado. Geralmente é servido com vatapá e molho à base de camarão seco após ser frito no azeite de dendê. É comida ritualística de Iansã. Deriva do iorubá  $\hat{a}k\hat{a}r\hat{a}$  ( $p\bar{a}o$ ) + onje (alimento), ou ainda de  $\hat{a}kar\hat{a}$  (o bolinho) + je (comer).

#### Adefantó

Forma comum (algumas vezes, pej orativa) como são conhecidos os homossexuais masculinos nos terreiros.

# Adiá

Sineta de metal, com cabo e duas ou mais campânulas, usada para diversos fins, dentre eles, chamar Orixás, Guias e Guardiões. O vocábulo vem do iorubá ààjà, que designa uma espécie de chocalho ritualístico.

#### Afundar

Termo popular para a desincorporação dos Exus, em oposição a subir, utilizado para Orixás e Guias.

Vale destacar que, embora hierárquica e evolutivamente os Exus se encontrem abaixo dos Orixás e sejam frequentemente associados ao Diabo cristão, essas entidades não são consideradas malignas nas tradições afro-brasileiras. A associação em geral é feita porque os Exus habitariam as profundezas da terra.

No entanto, segundo a cultura, a mitologia e a teologia iorubás, em muitos itãs, quando algum Ancestral mítico se torna Orixá, o chão se abre e o Ancestral aí mergulha. Daí a importância e forca do chão nos terreiros.

# Agô

Ago é palavra de origem iorubana que significa tanto pedido de perdão como pedido de licença. Corresponde mais ou menos ao nosso "desculpe" (pedido de perdão: "Desculpe-me por algo"; pedido de licença: "Desculpe, posso lhe falar um pouquinho?").

# Aguidavi

Baquetas com que se tocam os atabaques, por influência do Candomblé Ketu. Provavelmente, o termo deriva de agida ou ogidan, nome pelo qual era conhecido um tipo de tambor no antigo Daomé <sup>19</sup>, ao qual se acrescentou a partícula "vi", com o sentido de "filho" ou "criança". Dessa forma, a baqueta, enquanto complemento de toque, seria como "filha" do tambor.

# Alguidar

Vasilha de barro utilizada para vários fins em terreiros de Umbanda, notadamente para oferendas para determinados Orixás, aparador para Pretos-Velhos e abafador de velas (dois vasilhames).

#### Alahê

Por influência dos Cultos de Nação, algumas casas de Umbanda chamam de alabé o responsável pelos Ogãs, pela curimba. O vocábulo, inicialmente indicou, especialmente na Mina maranhense, o tocador de  $agb\hat{e}$ , significando "o dono da cabaça".

#### Alná

Bebida refrescante à base de milho torrado, farinha de arroz ou casca de abacaxi. Para fermentar, acrescenta-se água e açücar mascavo ao milho de pipoca torrado e moído. Depois de sete dias fermentando, são acrescidos gengibre e açücar a gosto.

#### A malá

Comida ritualística de Xangô, cuja base é o quiabo. Por extensão, em algumas regiões, designa toda e qualquer comida de Santo, o que reforça a popularidade do Orixá Xangô, o qual, ainda, chega a ser sinônimo de determinado Culto de matriz africana em Pernambuco e Alagoas.

Daomé: referente ao antigo Reino do Daomé, atual Benim, país situado na costa oeste do continente africano, de onde vieram muitos dos negros trazidos como escratores ao Rasil

O vocábulo designaria pirão ou papa de farinha de arroz, mandioca ou inhame, presentes no caruru (prato à base de quiabo) de Xangô, passando, por extensão, a designar o próprio caruru, o *amalá ilá (ilá* significa "quiabo"). Do iorubá, *àmala* (pirão de inhame).

#### Arnanda

Plano espiritual, onde se encontram Orixás e Guias. Etimologicamente, o termo parece derivar do topônimo angolense "Luanda".

#### Aunló

O vocábulo deriva do iorubá ayún (ida, partida) + lo (partir, deixar). Dizer que um Orixá, por exemplo, vai "aunló" significa que vai desincorporar e, para isso, serão cantados pontos específicos. Já dizer que alguém foi "aunló" significa que a pessoa desencarnou.

#### Azeite de dendê

Também conhecido como "azeite de cheiro" ou "epô pupa" (por vezes, apenas

"epô"), é ingrediente comum na ritualística e na cozinha de Santo, extraído do fruto do dendezeiro.

#### Azeite doce

Óleo de oliva. Ingrediente utilizado na ritualística e na cozinha de Santo. Também é conhecido como "epô".

#### Raixar

Incorporar, descer.

#### Rarco

Turma de um mesmo recolhimento, obrigação, iniciação.

#### Rori

Cerimônia do Candomblé também presente em algumas casas de Umbanda. Bori é o ritual de alimentar a cabeça, o Ori, para a iniciação religiosa, para equilibrio, tomada de decisões, harmonização com os Orixás, etc.

Em tradução livre do iorubá, borí pode ser entendido como "cultuar a cabeça de alguém".

# Calunga grande

Mar.

# Calunga pequena

Cemitério.

# Cavalo

Médium

#### Chacras

Por serem ecológicas, as religiões de matriz africana visam à saúde física, ao padrão de pensamento e ao desenvolvimento espiritual de cada indivíduo.

O corpo humano traz em si os quatro elementos básicos da natureza, aos quais se ligam os Orixás. É o envoltório, a casa do espírito; sente dor e prazer. É, ainda, o meio (médium) pelo qual a Espiritualidade literalmente se corporifica, seja por meio da chamada incorporação ou da intuição, psicografia, etc. Portanto, deve ser tratado com equilibrio, respeito e alegria.

Assim como na tradição hebraico-cristã, segundo a qual Deus e os seres humanos viviam juntos no Éden, a tradição iorubá relata que havia livre acesso aos seres humanos entre o Aiê (em tradução livre, o plano terreno) e o Orum (em tradução livre, o plano espiritual). Com a interrupção desse acesso, foi necessário estabelecer uma nova ponte, por meio do Culto aos Orixás (em África) - o que se amalgamou e resultou, no Brasil, no Candomblé e, em linha histórica diacrônica (para a Espiritualidade, o timing é sincrônico e em espiral), nas demais religiões de matriz africana.

Em termos gerais, chacras (rodas) são centros de energia físicoespirituais (espalhados por diversos pontos dos corpos físico e espiritual), que revestem o corpo físico. Os chacras mais conhecidos são 7. Além destes, os que estão nas mãos e pês são também muito importantes para o exercício da mediunidade.

Embora haja variações de conceitos na relação entre chacras e Orixás, de modo geral, tem-se a seguinte correspondência:

# 1°. Chacra

Nome em sânscrito: Muladhara (Base e fundamento; suporte).

Nomes mais conhecidos em português:
Base ou Básico; Raiz; Sacro.
Regentes: Exu, Obaluaê, Pretos-Velhos

Localizado na base da coluna, na cintura pélvica, quando ativo tem a cor vermelho-fogo. Seu elemento correspondente no mundo físico é a terra. Seu som correspondente (bija), segundo segmentos religiosos tradicionais indianos, é LAM. O centro físico do chacra Base corresponde às glândulas supra-renais, as quais produzem adrenalina e são responsáveis por prover a circulação, equilibrar a temperatura do corpo, de modo a prepará-lo para a reação imediata. Trata-se do centro psicológico para a evolução da identidade, da sobrevivência, da autonomia, da auto-estima, da realização e do conhecimento. Além disso, acumula impressões, memórias, conflitos e atitudes geradas pelos esforços para conseguir individualidade. Quando em desequilibrio, produz, dentre outros, anemia, leucemia, deficiência de ferro, problemas de circulação, pressão baixa, pouca tonicidade muscular, fadiga, insuficiência renal e excesso de peso.

#### 2º. Chacra

Nome em sânscrito: Swadhistana (Morada do prazer).

Nomes mais conhecidos em português: Gênito-urinário; Esplênico.
Regente: Oxóssi.

Localizado na região de mesmo nome, quando ativo tem a cor laranja. Seu elemento correspondente no mundo físico é a água. Seu som é VAM. O centro físico desse chacra corresponde às glândulas sexuais (ovários, próstata e testiculos), responsáveis pelo desenvolvimento das características sexuais masculinas e femininas e pela regulagem do ciclo feminino. Trata-se do centro psicológico para a evolução do desejo pessoal e da força emotiva, da vontade de

ter, amar, pertencer, vivenciar a estabilidade (material e emocional) e da necessidade de afeto e segurança. Além disso, acumula padrões negativos decorrentes dos esforços para estabelecer um sistema de apoio para viver e amar. Quando em desequilibrio, produz, dentre outros, TPM, artrite e disfunções ligadas aos órgãos reprodutivos, tais quais mioma e pólipos.

# 3°. Chacra

Nome em sânscrito: Manipura (Cidade das jóias).

Nomes mais conhecidos em português: Plexo Solar; Umbilical.

Regentes: Ogum,Oxum.

Localizado na região do diafragma, pouco acima do estômago, quando ativo tem a cor amarela. Seu elemento correspondente no mundo físico é o fogo. Seu som é RAM. O centro físico do plexo solar corresponde ao pâncreas, responsável pela transformação e digestão dos alimentos. O pâncreas produz o hormônio insulina, o qual equilibra o açúcar no sangue e transforma o hidrato de carbono. Além disso, as enzimas isoladas pelo pâncreas são fundamentais para a assimilação de gorduras e proteínas. O plexo solar é o centro psicológico para a evolução da mente pessoal e da vontade de saber, aprender, comunicar e participar. Acumula padrões negativos decorrentes dos esforços para desenvolver a inteligência, a expressão de idéias, pensamentos e sonhos. Quando em desequilíbrio, produz, dentre outros, desordens no trato digestivo, diabetes, alergias, sinusite, insônia.

#### 4º. Chacra

Nome em sânscrito: Anahata (O invicto; o inviolado).

Nome mais conhecido em português: Cardíaco.

Regentes: Xangô, Iansã.

Localizado na porção superior do peito, quando ativo apresenta a cor verde. Seu elemento correspondente no mundo físico é o ar, enquanto seu som é YAM. O centro físico do chacra Cardiaco é o timo, responsável pela regulação do crescimento, pelo sistema linfático e por estimular e fortalecer o sistema imunológico. Trata-se do centro psicológico para a evolução do idealismo, da capacidade de amar e doar, da visão real do mundo, do auto-conceito, além de constituir um ponto de transferência das energias dos chacras inferiores e superiores. Quando em desequilíbrio, produz, dentre outros, palpitação, arritmia cardíaca, rubor, ataque de pânico, pressão alta, intoxicação, problemas no nível de colesterol e acidose.

O Cardíaco é o chacra das emoções, que não devem ser reprimidas, precisam ser buriladas para que não se tornem destrutivas, nem para o "eu", nem para o

próximo. O chacra Cardíaco, o quarto dos sete ditos principais, seria o fiel da balança (outra correlação para ser regido por Xangô) entre os outros chacras, interligando-os, de modo a demonstrar que o equilibrio está na correlação entre o inferior e o superior, sem qualquer juízo depreciativo do que está abaixo em relação ao que está acima.

#### 5°. Chacra

Nome em sânscrito: Vîshudda (O purificador). Nomes mais conhecidos em português: Laríngeo; Cervical. Regentes: Xangô, Iansã.

Localizado no centro da garganta, próximo ao pomo-de-adão, quando ativo tem a cor azul-claro. Seu elemento correspondente no mundo físico é o éter, enquanto seu som é HAM. Por sua vez, o centro físico do chacra Laríngeo corresponde à tireóide, importante para o crescimento do esqueleto e dos órgãos internos, além de regular o metabolismo, o iodo e o cálcio no sangue e nos tecidos (em outras palavras, a tireóide desempenha papel fundamental no crescimento físico e mental). O chacra Laríngeo é o centro psicológico da evolução da criatividade, da autodisciplina, da iniciativa, da responsabilidade, da agão transpessoal. Além disso, apresenta a força vibratória responsável pela formação da matéria, de modo a interligar pensamento e forma, mente e matéria. Quando em desequilibrio, produz, dentre outros, resfriados, herpes, dores musculares ou de cabeça, congestão linfática, endurecimento do maxilar, problemas dentários, além de aumentar a suscetibilidade a infecções virais ou bacterianas.

# 6°. Chacra

Nome em sânscrito: Ajna (Centro do comando). Nome mais conhecido em português: Frontal. Regentes: Iemaniá. Nanã, Iansã.

Localizado no meio da testa, quando ativo apresenta a cor azul escuro (indigo). Não tem um elemento correspondente no mundo físico. Seu som é OM. Seu centro físico corresponde à pituitária/hipófise, responsável pela função das demais glândulas. O chacra Frontal é o centro psicológico para a evolução do desejo de liderança, integração ao grupo, poder e controle. Liga o corpo inconsciente e o físico (mental). Quando em desequilibrio, produz, dentre outros, vícios de drogas, álcool, compulsões, problemas nos olhos (cegueira, catarata etc.) e surdez.

#### 7°. Chacra

Nome em sânscrito: Sarashara (Lótus das mil pétalas). Nomes mais conhecidos em português: Coronário; Sublime. Regente: Oxalá.

Localizado no topo da cabeça, quando ativo tem a cor violeta, com matizes brancas. Não possui som correspondente no mundo físico, já que possui a mesma condição do Universo, de Deus. Seu centro físico corresponde à glândula pineal, que atua no organismo todo (quando falha, dá-se a puberdade tardia). O chacra Coronário é o centro psicológico para a evolução da capacidade intuitiva, da experiência espiritual e do sentido de unificação; do divino. Por ser uma ponte entre o inconsciente coletivo e o inconsciente individual, possibilita o acesso ao registro coletivo (akásico) e a libertação da necessidade de controle. Quando em desequilíbrio, produz, dentre outros, desordens no sistema nervoso, insônia, neurite, enxaqueca, histeria, disfunções sensoriais, possessão, obsessão e

# Congá Vivo

Consiste na montagem de um altar (congá) em que atores interpretam os Orixás tais quais são representados e/ou sincretizados na Umbanda.

O Congá Vivo surgiu por iniciativa de Pai Ronaldo Linares, no início da década de 1970, como uma minipeça contando o nascimento da Umbanda. A partir daí, passou a ser apresentado em diversas ocasiões.

# Corpos

Conceitos com que se trabalha na medicina holística, os quais se popularizaram com conhecimentos vindos do Oriente, da Teosofia e de outras fontes. A esse respeito, observem-se, em especial, os trabalhos dos Mentores de Cura.

<u>Corpo físico (Soma)</u> – Estrutura de carne, músculos, nervos, ossos, vasos e pele, a partir da qual se estabelece uma sequência de estruturas sutis que permitem ao espírito manifestar-se no invólucro físico.

<u>Corpo duplo Etérico</u> – Fonte geradora de energias, é responsável pelos chamados automatismos vitais. Constitui-se na sede dos chacras.

Corpo Astral (Modelo Organizador Biológico – Serve de molde para a constituição do corpo físico) – Sede das emoções, recebe e executa programações estabelecidas em memórias anteriores, a fim de que o encarnado possa evoluir de acordo com o reajuste de propósitos e ações.

Corpo Mental Inferior - Compreende os atributos dos cinco sentidos e da

intelectualidade

Corpo Mental Superior - Rege a vontade e a imaginação.

Corpo Búdico – Banco de dados da consciência, responsável pelo armazenamento das experiências do espírito. Nele se traçam as diretrizes do projeto de vida a ser empreendido pelo espírito quando encarnado.

Corpo Átmico (Mônada ou Centelha Divina) - Princípio e motor da vida.

# Outra forma de entender os diversos corpos:

Etérico - contém a energia dos órgãos, expandindo-se ou retraindo-se conforme o seu funcionamento. Filtro sutil das emoções e dos pensamentos em harmonia, quando saturado, exporta as desarmonias para o corpo físico, que funciona como filtro mais denso. O corpo etérico constitui-se de linhas de força responsáveis por modelar e firmar a matéria física dos tecidos do corpo.

Emocional – de estrutura mais fluida que a do corpo etérico, associa-se aos sentimentos e apresenta contornos semelhantes aos do corpo físico. Nele arquivam-se as sensações, emoções, sentimentos relacionados a esta encarnação, desde o momento da concepção. Por outro lado, não arquiva processos de ideias e/ou pensamentos, função do mental. Constitui-se de nuvens coloridas em contínuo movimento.

Mental – contém a estrutura das ideias e, por essa razão, associa-se a pensamentos e processos mentais. Funciona como uma verdadeira biblioteca, uma vez que arquiva toda sorte de pensamentos, padrões individuais, familiares, sociais, assim como a habilidade do raciocínio lógico. Em equilíbrio, apresenta-se translúcido, como emanações douradas semelhantes a bolhas.

Extra-sensorial – abarca as percepções oriundas de formas não-materiais, como a intuição, a visão de outros planos, a sensibilidade ao meio ambiente ou a outros seres, a projeção da consciência (a outros lugares ou épocas) e a leitura do campo eletromagnético planetário ou astral. É formado por nuvens multicoloridas.

<u>Etérico Superior</u> – neste campo de energia desenvolve-se o corpo físico. Apresenta, portanto, as formas padronizadas e definidas para a reencarnação. Formado de linhas transparentes sobre um fundo azul escuro (espaço sólido), nele o som cria a matéria Emocional Superior – nível responsável pelo êxtase espiritual, este plano de identificação com o divino é formado por pontas de luz. Contém os arquivos das emoções de toda a existência do ser, assim como a clara percepção do porquê da vida presente do encarnado.

Mental/causal – armazena as impressões de vidas anteriores e contém os corpos áuricos relacionados à encarnação atual do indivíduo, de modo a protegêlos e mantê-los unidos. Nível mais forte e elástico do campo áurico, contém, ainda, a corrente principal de força que se desloca ao longo da espinha, que liga o encarnado à energia primordial.

# Curiar

Beber. Palavra interessante que vem do quimbundo, ku-dia, que corresponde a kulya, em umbundo.

#### Datas comemorativas

Trata-se das principais festas, que se destacam entre trabalhos, obrigações e outros. O calendário varia bastante: por região, por influência dos Cultos de Nação e pelo cronograma específico de cada casa. Contudo, geralmente é guiado pelo calendário católico.

# PRINCIPAIS DATAS COMEMORATIVAS

(Homenagens e festas)

Oxóssi

20 de março São Sebastião

| Ogum             | 21 de abril<br>São Jorge                 |
|------------------|------------------------------------------|
| Pretos<br>Velhos | 13 de maio<br>Abolição da<br>Escravatura |
| Ogum             | 13 de junho<br>Santo Antônio             |
| Exu              | 13 de junho<br>Santo Antônio             |

| Santa<br>Sara e<br>Povo<br>Cigano | 24 de maio<br>Santa Sara                 |
|-----------------------------------|------------------------------------------|
| Nanã                              | 26 de julho<br>São Joaquim e<br>Sant'Ana |
| Xangô                             | 30 de<br>setembro<br>São Jerônimo        |
| Obaluaê                           | 15 de agosto<br>São Roque                |

| Ibejada | 27 de<br>setembro<br>São Cosme e<br>São Damião |
|---------|------------------------------------------------|
| Xangô   | 30 de<br>setembro<br>São Jerônimo              |
| Oxum    | 12 de outubro<br>Nossa<br>Senhora<br>Aparecida |

| Ibejada           | São Crispim e<br>São<br>Crispiniano    |
|-------------------|----------------------------------------|
| Dia da<br>Umbanda | 15 de<br>novembro<br>Dia da<br>Umbanda |
|                   | 04 de                                  |

Iansã

25 de outubro

dezembro

Santa Bárbara

| Iemanjá | 08 de<br>dezembro<br>Nossa<br>Senhora da<br>Imaculada<br>Conceição |
|---------|--------------------------------------------------------------------|
| Obaluaê | 17 de<br>dezembro<br>São Lázaro                                    |
|         |                                                                    |

25 de dezembro Oxalá Natal

#### Decá

No Candomblé, e também em alguns terreiros de Umbanda, "receber o decá" significa ser investido na função de Pai ou Mãe-de-Santo. Nessa cerimônia, o(a) novo(a) sacerdote(a) recebe uma cuia contendo navalha, faca e tesoura, simbolos do poder de raspar filhos-de-santo. Na Umbanda, muitas vezes, "receber o decá" significa tornar-se sacerdote, sem necessariamente os elementos associados ao corte ritualístico.

O termo "decá" teria origem numa cerimônia semelhante realizada no Benim e conhecida como dô non dê ka me, sendo as palavras dê e ka traduzidas respectivamente por "fruto, noz de dendezeiro" e "cabaca" ou "cuia".

#### Demanda

Confusões, desentendimentos, dificuldades, mal estar, etc. provocados pela ação de outrem. A demanda pode ocorrer contra alguém, uma instituição, uma casa religiosa. O equilibrio energético (pensamento, palavras, atos) e trabalhos específicos de defesa e proteção auxiliam a evitar os efeitos indesejáveis de demandas.

#### Desenfeiticar

Anular a ação de um feitiço. Pela Lei de Ação e Reação, um trabalho de quebra de demanda ou feitiço, na Umbanda, jamais enviará de volta a seu autor a energia deletéria projetada contra outrem. Ou ela se desagrega, ou retorna a seu autor conforme a a finidade, o carma ou determinação de aprendizado espiritual permitido pela própria Espiritualidade.

#### Desobsessão

Processo no qual a Espiritualidade e os médiuns buscam desalojar Entidades espirituais que vibram em energia deletéria que ajam sobre pessoas, animais, ambientes, etc. Além de ajudar os obsedados, a desobsessão busca também auxiliar os obsessores, doutrinando-os e encaminhando-os para tratamento espiritual ou, quando renitentes, para locais específicos no plano espiritual onde possam meditar sobre seus atos a fim de que, quando estiverem prontos, recebam o devido auxílio. O exorcismo, por outro lado, é o ritual por meio do qual algumas religiões expulsam o que consideram o "demônio" do corpo de pessoas, animais, ambientes, reencaminhando-o para o inferno, onde, segundo a doutrina dessas religiões, viveriam em eterno afastamento de Deus.

#### Dias

| Segunda-<br>feira | Exu, Obaluaê,<br>Pretos-Velhos.                |
|-------------------|------------------------------------------------|
| Terça-<br>feira   | Ogum.                                          |
| Quarta-<br>feira  | Xangô e Iansã                                  |
| Quinta-<br>feira  | Oxóssi,<br>Ossaim,<br>Logun-Edé e<br>Caboclos. |

| Sexta-<br>feira | (influência<br>dos Cultos de<br>Nação),<br>Pretos-Velhos<br>e Almas<br>(influência do<br>Catolicismo). |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Sábado          | Iabás, Santa<br>Sara e Povo<br>Cigano.                                                                 |

Oxalá

Oxalá

(influência do

# Domingo

# Catolicismo) e Ibejada.

#### Diabo

Por influência do Catolicismo, muitas vezes o Diabo, como anjo caído e fonte do mal, conforme interpretação literal do texto bíblico, é crença comum em alguns segmentos umbandistas. Por outro lado, também é forte, por influência do Espiritismo (Kardecismo), a leitura simbólica do Diabo como representação e síntese de espíritos que ainda vibram predominantemente de forma negativa, buscando causar o mal a outros, mas que, ao longo do tempo e das experiências, também evoluirão.

O Diabo é, muitas vezes, associado preconceituosamente a Exu, até mesmo por alguns umbandistas, em especial os que ainda temem desenvolver e trabalhar a Esquerda.

#### Ebó

Oferenda, entrega, em especial à Esquerda. Vem do iorubá ebo, que significa sacrificio.

O termo, por vezes, é utilizado de forma pej orativa em relação às religiões de matriz africana

# Ectoplasma

Fluido fornecido pelos médiuns para a Espiritualidade agir em diversos sentidos. Talvez o mais conhecido e popular seja a materialização, contudo há outros tantos procedimentos realizados com a ajuda do ectoplasma. Segundo Ramatís, o ectoplasma é o "fluido animalizado produzido no duplo etérico e decorrente do metabolismo biológico do equipo físico".

# Egunitá

Qualidade de Iansã. Para alguns segmentos umbandistas, Orixá independente, associado ao fogo.

#### Encruzilhada

Cruzamento de ruas ou estradas, um dos principais pontos de força da Esquerda, onde são realizadas entregas e cerimônias litúrgicas. Há encruzilhadas masculinas (em forma de +) e femininas (em forma de T). As segundas são específicas para Pombogiras.

# Energias masculina e feminina

Por uma questão de equilibrio energético que não tem nada a ver com homossexualidade ou bissexualidade, há casas em que médium masculino não incorpora Orixá/Guia/Guardião com energia feminina. Segundo orientações espirituais, a mulher suporta com precisão a energia dita feminina de Orixás, Guias e Guardiões. Já o homem tem um choque energético muito grande, que pode abalar sua emotividade. Contudo, tal abordagem em nada invalida a seriedade de casas onde médiuns masculinos incorporam Iabás ou Guias e Guardiões com energia feminina.

Ao contrário do que comumente se pensa, a homossexualidade é uma orientação sexual do médium, não estando atrelada ao Orixá. Quem tem um Orixá dito "metá metá" (energia masculina e feminina), por exemplo, não será necessariamente homossexual ou bissexual.

Por sua vez, a forte presença de homossexuais, tanto masculinos quanto femininos, na Umbanda, no Candomblé (e, claro, em outras religiões) deve-se à acolhida, à compreensão e ao fato de não serem segregados, discriminados ou apontados, o que, além de falta de caridade, denota infração a diversos direitos civis.

#### Enredo

Relação energética e/ou mitológica entre Orixás. Exemplo: Xangô Airá tem enredo com Oxalá; Iansã Igbale tem enredo com Obaluaê etc.

#### Entidade

Guia e Guardião. O termo também pode se referir a Orixá.

# Eque de

Em casas de Umbanda com forte influência dos Cultos de Nação ou ditas cruzadas, muitas vezes encontram-se "Equedes", correspondentes fem ininas aos Ogãs do Candomblé, responsáveis por cuidar das vestes dos Orixás, por enxugar o rosto de iaôs em festas públicas etc. O vocábulo vem do iorubá "èkeji", com o sentido de "acompanhante".

### Espírito

Substância não-corpórea individual e inteligente que, encarnada num corpo

físico, recebe o nome de alma.

#### Falange

Em linhas gerais, uma falange é a subdivisão de uma linha. No cotidiano, porém, o vocábulo também pode ser empregado como sinônimo de Linha.

# Federação

A Umbanda não possui uma estrutura como as de religiões que apresentam uma autoridade central. Cada templo é autônomo e, mesmo quando não registrado ou federado, não é menos legítimo em suas práticas espirituais, desde que sejam voltadas para o bem e a evolução.

Por outro lado, são muitas as federações e outras agremiações de Umbanda, muitas delas compreendendo casas de Candomblé e/ou de outras religiões de matriz africana. Geralmente as federações se unem em torno de um órgão que as congregue, mas mesmo essa agremiação não é única, por exemplo, num mesmo Estado da federação.

#### Filho(a)-de-Fé

Umbandista

# Filho(a)-de-Santo

Umbandista que já passou por alguns processos de desenvolvimento, incluindo obrigação maior para seu Orixá de Cabeça.

# Folclorização

Assim como as demais religiões de matriz africana, a Umbanda passa pelo processo de folclorização, que nada mais é do que a intolerância mascarada ou explicita. Conceitos, rituais, valores, expressões linguísticas são constantemente evocados pelo senso comum e pela mídia como supostamente umbandistas. Nesse contexto, pessoas que, por exemplo, jamais estiveram numa casa de Umbanda, apresentam-se como especialistas. Estudiosos das Ciências Humanas muitas vezes também descrevem a Umbanda de modo folclorizado. Infelizmente, contribuem para esse olhar estereotipado volantes, propagandas e outros de supostos "dirigentes espirituais" que prestam "atendimentos religiosos" que ferem o livre-arbitrio, a ética e o bom senso.

#### Fundamento

Força mágico-espiritual-ritualistica e o próprio conhecimento a respeito dela, que fundamentam a tradição, a prática, a liturgia e outros tantos elementos das religiões de matriz africana.

Inicialmente, fundamento significava o recipiente ou o local onde se

colocavam os elementos e objetos do Orixá.

O vocábulo também é empregado como sinônimo de "enredo". Exemplo: Oxum Apará tem fundamento com Iansã.

#### Guia

Espírito condutor, inspirador, responsável pela orientação espiritual, tais como Caboclo, Preto-Velho e outros. Por vezes, no cotidiano dos terreiros, os Orixás também são chamados de Guias, bem como os Guardiões (Exus), uma vez que, por extensão, todos eles são responsáveis por orientações, apoios, inspirações na caminhada espiritual.

#### Homem das encruzilhadas

Exu (Guardião).

#### Horas

Com variação de concepções entre segmentos e casas umbandistas, os horários para determinados rituais, trabalhos, oferendas, são divididos em horas abertas e horas fechadas.

#### Horas abertas

Seis horas da manhã, meio-dia, seis horas da tarde e meia-noite.

#### Horas fechadas

Todas as que não são horas abertas.

# Hora grande

Meia-noite

#### Isô

Por influência do Candomblé Ketu, nome dado em algumas casas de Umbanda ao médium iniciante. O vocábulo deriva do iorubá "iyàwó", com o sentido de "recém-casada" ou "esposa mais jovem", o que reforça a ideia de que, independente de gênero, o desenvolvimento e/ou a iniciação espiritual demanda receptividade (aspecto da energia do feminino).

# Imagens

Principalmente em virtude do sincretismo, são utilizadas imagens católicas nos templos de Umbanda. Contudo, há templos que se utilizam de imagens com representações ditas africanas dos Orixás, enquanto outros não usam imagem alguma, mas apenas quartinhas com pedras correspondentes (otás), por exemplo. Interessante notar que mesmo nos templos que se valem de imagens católicas (a maioria), a imagem de Obaluaê costuma figurar ao lado das imagens de santos católicos aos quais esse Orixá é sincretizado, notadamente São Lázaro e São Roque.

Também é comum se encontrarem bustos de Allan Kardec, codificador do Espiritismo, e de Dr. Bezerra de Menezes, médico espírita brasileiro que, no plano espiritual, trabalha na Linha da Cura.

# Incorporar

Forma popular com que se refere ao fenômeno mediúnico em que um ser do plano espiritual (superior ou inferior) coordena os movimentos do corpo do médium (postura, gestos, palavras, etc.). Para tanto, em linhas gerais, o espírito do médium se afasta (mas não se desprende totalmente, ou haveria óbito) para que o ser espiritual possa plasmar-se e comandar os movimentos.

Conforme o estado de acompanhamento do médium em relação ao fenômeno, a incorporação pode ser consciente, inconsciente ou semiconsciente, havendo, portanto, médiuns que se mantêm conscientes, inconscientes ou semiconscientes durante a incorporação. O desenvolvimento mediúnico deve ser orientado e seguro para que não haja dúvidas ou mistificações.

#### Inquices

Os Inquices são divindades dos cultos de origem banta. Correspondem aos Orixás iorubanos e da Nação Ketu. Dessa forma, por paralelismo, os Inquices, em conversas do povo-de-santo, aparecem como sinônimos de Orixás.

Também entre o povo-de-santo, quando se usa o termo Inquice, geralmente se refere aos Inquices masculinos, ao passo que Inquice Amê refere-se aos Inquices femininos.

O vocábulo Inquice vem do quimbundo Nksi (plural: Mikisi), significando "Energia Divina". Mais conhecidos no Brasil:

# ALUVAIÁ, BOMBO NJILA OU PAMBU NJILA

Intermediário entre os seres humanos e o outros Inquices. Na sua manifestação feminina, é chamado Vangira ou Panjira. Paralelismo com o Exu nagô. De seu nome originou-se o vocábulo "Pombogira".

# NKOSI, ROXI MUKUMBE OU ROXIMUCUMBI

Inquice da guerra e senhor das estradas de terra. Paralelismo com o Orixá Ogum. Mukumbe, Biolê, Buré são qualidades de Roximucumbi.

#### NGUNZU

Inquice dos caçadores de animais, pastores, criadores de gado e dos que vivem

embrenhados nas profundezas das matas, dominando as partes onde o sol não penetra.

#### KABILA

O caçador e pastor. Aquele que cuida dos rebanhos da floresta. Paralelismo com o Orixá Oxóssi.

# MUTALAMBÔ, LAMBARANGUANGE OU KIBUCO MUTOLOMBO

Caçador, vive em florestas e montanhas. Inquice da fartura, da comida abundante. Paralelismo com o Orixá Oxóssi.

# MUTAKALAMBÔ

Senhor das partes mais profundas e densas das florestas, onde o Sol não alcança o solo por não penetrar pela copa das árvores. Paralelismo com o Orixá Oxóssi

#### GONGOBIRA OLI GONGOBILA

Jovem caçador e pescador. Paralelismo com o Orixá Logun-Edé.

#### KATENDÊ

Senhor das Jinsaba (folhas). Conhece os segredos das ervas medicinais. Paralelismo com o Orixá Ossaim.

#### NZAZI, ZAZE OU LOANGO

Inquice do raio e da justiça. Paralelismo com o Orixá Xangô.

# KAVIUNGO OU KAVUNGO, KAFUNGÊ, KAFUNJÊ OU KINGONGO Inquice da varíola, das doenças de pele, da saúde e da morte. Paralelismo com o Orixá Obaluaê

#### NSUMBU

Senhor da terra, também chamado de Ntoto pelo povo de Congo.

# HONGOLO OU ANGORÔ (MASCULINO) OU ANGOROMÉA (FEMININO)

Auxilia na comunicação entre os seres humanos e as divindades, sendo representado por uma cobra. Paralelismo com o Orixá Oxumaré.

# KINDEMBU OU TEMPO

Rei de Angola. Senhor do tempo e estações. É representado, nas casas Angola e Congo, por um mastro com uma bandeira branca. Paralelismo com o Orixá Iroco. Tempo é patrono da Nação Angola.

#### KAJANGU OU KAJONGO

Tem o domínio sobre o fogo. Paralelismo com o Orixá Iansã. Nomes/qualidades: Matamba, Bamburussenda, Nunvurucemavula Guerreira, tem domínio sobre os mortos (Nyumbe).

#### KSIMBI OU SAMBA

A grande mãe. Inquice de lagos e rios. Paralelismo com o Orixá Oxum.

#### NDANDA LUNDA OU DANDALUNDA

Senhora da fertilidade, da Lua, confunde-se, por vezes, com Hongolo e Kisimbi. Paralelismo com os Orixás Iemanjá ou Oxum.

# KAITUMBA, MIKAIA OU KOKUETO

Inquice do Oceano, do mar (Calunga Grande). Paralelismo com o Orixá Iemaniá.

# NZUMBARANDÁ, NZUMBA, ZUMBARANDÁ, GANZUMBA OU RODIALONGA

A mais velha dos Inquices femininos, relacionada à morte. Paralelismo com o Orixá Nanã.

#### NVIINII

A mais jovem dos Inquices, senhora da justiça. Representa a felicidade da juventude e toma conta dos filhos recolhidos. Paralelismo com os Ibejis nagô.

# LEMBA DILÊ, LEMBARENGANGA, JAKATAMBA, NKASUTÉ LEMBÁ OLI GANGAJOBANDA

Ligado à criação do mundo. Paralelismo com o Orixá Oxalá.

# Intolerância religiosa

Como as demais religiões de matriz africana, a Umbanda sofre com a intolerância religiosa. Úma das maneiras mais eficazes de diálogo é a promoção de atividades culturais que evidenciem a cultura (toques, cores, culinária, etc.) características da Umbanda, seja no Teatro, na Dança, na Literatura, na participação de eventos como o Mês da Consciência Negra, atos ecumênicos e inter-religiosos e as celebrações de Treze de Maio, além, é claro, das festas públicas de cada casa, sendo as mais populares as de Cosme, Damião e Doum.

Por ser uma religião sincrética, a Umbanda valoriza o ecumenismo e o diálogo inter-religioso. Por isso é cada vez mais comum encontrarmos, por exemplo,

templos umbandistas participando de missas promovidas pelas Pastorais Afros, e irmãos dessas Pastorais em cortejos e festas promovidos por tendas de Umbanda

# Irmão(irmã)-de-Santo

Membros de uma mesma família de Santo, sob responsabilidade de um(a) mesmo(a) dirigente espiritual.

# Irradiação

Forte influência energética de Orixá, Guia, Guardião e de espíritos em geral, mas não em estado de incorporação, por vezes precedendo-a ou sucedendo-a.

#### Jira

Embora a etimologia evoque o vocábulo quimbundo nijra (caminho) e ambas as formas, "gira" e "jira", sejam dicionarizadas, o uso mais corrente é a grafia "gira", inclusive pela semelhanca e aproximação com o verbo "girar".

#### Jurema

Nome de Cabocla. Planta da família das leguminosas, utilizada no preparo de bebida indutora do transe em cultos afro-brasileiros. Religião também conhecida como Jurema Sagrada, Jurema Nordestina e Catimbó.

# Legbara

Forma como também são conhecidas e chamadas as Pombogiras.

# Lei de Pemba

Conjunto de pontos riscados com pemba, os quais identificam características específicas de Orixás, Guias e Guardiões.

#### Livre-arbítrio

Princípio amplamente respeitado na Umbanda, seja nas escolhas pessoais de cada um, seja nas intenções de preces, trabalhos, oferendas e outros, isto é, respeita-se o próprio livre-arbítrio e o dos demais.

#### Macaia

Mata. Floresta. Folhas. Tabaco. Do quimbundo makaya, plural de ekaya (folha ou folha de fumo).

# Madrinha

Dirigente Espiritual feminina. O vocábulo também é empregado em sua

acepção mais conhecida, como no caso de Batismo.

#### Magia

Emprego das forças naturais ou ocultas, para o bem ou para o mal.

#### Majoral

Forma comum com que se refere ao Exu mais poderoso (para alguns, Satanás ou Diabo).

#### Maleme

Pedido de perdão, misericórdia. Do quicongo *ma-lembe* (voto de saúde, paz, etc.), relacionado ao quimbundo *ma-lembe* (suave).

# Mandinga

O vocábulo é tanto empregado para ação mágica positiva ("Os Pretos-Velhos usam mandingas."), quanto negativa ("Fulano usou mandinga para derrubar Sicrano na empresa."). Qualidade de jogo de capoeira. Do quicongo ndinga (praga).

#### Marafo

Aguardente. Do quim bundo malufo (vinho).

# Marmotagem

Em linhas gerais, trata-se de atitudes extravagantes que fogem aos fundamentos das religiões de matriz africana. A marmotagem não deve ser confundida com a diversidade de elaboração e expressão de fundamentos religiosos.

Exemplos de marmotagem: simulação de incorporação; Pombogira fazendo compras em shopping center; Baianos e Boiadeiros bebendo em barracas de praia durante festa de Iemanjá; Caboclo ensinando filho-de-santo a usar máquina fotográfica durante uma gira; Preto-Velho passando número de celular de médium para consulente, etc.

#### Médium

Todo ser humano é médium, ou seja, instrumento de conexão com a Espiritualidade, captando energias afins. Existem diversas qualidades de médiuns, posto que muitos são os dons mediúnicos.

#### Médium de firmeza

Médium que não incorpora (ou pode incorporar, mas também trabalhar não

incorporado em determinadas ocasiões como médium de firmeza), que tem diversas tarefas, como os cambones e Ogãs.

# Médium de transporte

Médium preparado para receber espíritos obsessores, que, com o choque energético, podem se comunicar, ser doutrinados e/ou encaminhados.

# Mediunidade

Contato com o mundo espiritual por diversas maneiras e métodos, conforme os dons de cada um e as afinidades energéticas e vibratórias.

#### Metá metá/metametá

São assim denominados os Orixás de natureza dupla, que carregam a energia masculina e feminina, certamente também pela semelhança com o vocábulo português "metade". Contudo, em iorubá, "méta-méta" significa "três ao mesmo tempo". No caso de Logun-Edé, por exemplo, seria metá metá porque traz em si a sua natureza, a do pai (Oxóssi) e a da mãe (Oxum).

### Mironga

Mistério, segredo, feitiço. Do quimbundo "milonga", plural de "mulonga" ("mistério").

# Mistificação

Ver Marmotagem. Há formas de mistificação menos elaboradas, como falsos ensinamentos e informações para engrandecer o ego de médiuns e Dirigentes Espirituais, encenação de incorporações, atitudes sem fundamentos espirituais etc.

#### Monokó

Forma comum (algumas vezes, pej orativa) como são conhecidos os homossexuais femininos nos terreiros.

#### Muzenza

Termo do Candomblé Angola correspondente ao "iaô" do Candomblé Ketu. Termo pouco utilizado na Umbanda.

#### Ohi

Coleeira ou noz-de-cola, utilizada em alguns rituais por influência dos Cultos de Nação.

#### Ori

Cabeça, elemento muito importante no culto aos Orixás ("Senhores da Cabeça"), que pede cuidados e responsabilidades em todas as religiões de matriz africana, o que não seria diferente na Umbanda.

A cabeça humana, na tradição iorubá, receptáculo do conhecimento e do espírito, é tão importante que, naquela cultura (e também segundo os Cultos de Nação), cada Orixá tem seu Ori, sendo alimentado, como no caso do Bori, a fim de manter-se equilibrado.

Trata-se, ainda, da consciência presente em toda a natureza e seus elementos, guiada pelo Orixá (força específica). Sede do chacra coronário.

#### Ori

Banha/sebo de carneiro ou manteiga de carité. Por vezes, esta substitui aquele(a).

# Origem

Identidade de Orixá, Guia ou Guardião.

#### Orobô

Tipo de noz utilizada em alguns rituais por influência dos Cultos de Nação.

#### Padê

Oferenda a Exu, variando de água e farofa a carne, pimenta, bebidas e outros elementos, conforme o contexto. O "padê", em algumas casas de Umbanda, é oferecido antes da abertura da gira (geralmente água e farofa), quando se firma a tronqueira (velas, cigarros e bebidas), por exemplo, ou pouco depois, não para afastar (despachar) Exu, como pensa o senso comum, mas para ativar seu trabalho de protecão.

Já no Candomblé, "ipadê" é o ritual que antecede todos os demais, no qual o Orixá Exu é firmado como guardião do Axé, a fim de proteger a casa e as pessoas. Para tanto, são utilizadas comidas típicas de Exu, como o padê (farofa especialmente preparada), vela e água. Após cantos e danças, a quartinha com água, a vela e o padê são levados para fora do barracão. Os demais rituais têm prosseguimento. Em iorubá, "pàdé" significa reunião. A distinção entre "ipadê" e "padê" não é consenso em todas as casas de Candomblé.

#### Padrinho

Dirigente Espiritual masculino. O vocábulo também é empregado em sua acepção mais conhecida, como no caso de Batismo.

## Peji

Altar ou pequeno santuário de cada Orixá, geralmente localizado dentro da casa de cada Orixá. O vocábulo também significa a própria casa de cada Orixá, ou simplesmente o altar do tempo.

#### Pemba

Espécie de giz com que se desenham pontos riscados, são feitos cruzamentos e outros procedimentos. Para diversos fins, é utilizada também a pemba em pó. Do quicongo mpemba (giz), com correspondente quimbundo pemba (cal).

## Perispírito

Elemento de ligação entre o corpo e o espírito. O conceito foi difundido pela Doutrina Espírita e acolhido por diversos segmentos espiritualistas e religiosos.

#### Pólyora

A principal função da pólvora é desagregar energias deletérias, que se apresentam de diversas formas. Por isso é empregada em descarrego, estouros e outros rituais de limpeza, defesa e proteção.

#### Pontos da natureza

Pontos de forças naturais, tais como pedreiras, matas, cachoeiras etc.

## Pontos de forca

Locais que funcionam como verdadeiros portais para a Espiritualidade. Cada centro de força corresponde a determinado Orixá, Guia ou Guardião, por afinidades de elementos. Além dos pontos da natureza, há outros como cemitérios e estradas, por exemplo.

#### Porteira

Tronqueira. Entrada de um terreiro. Também se chama "porteira" ou "porta" o espaço entre a assistência e o espaço dedicado aos médiuns de uma casa.

## Prova de fogo

Prática hoje em desuso de que algumas casas se valiam para provar que o médium realmente estava incorporado: deveria colocar a mão em recipiente com azeite de dendê fervendo, ou beber cachaça com fogo, por exemplo, sem se machucar.

## Psicografia

Escrita ditada ou intuída pelo plano espiritual. Muitas vezes a mecânica da mão, como na incorporação, fica à disposição do espírito responsável pelo texto,

e mesmo a caligrafia difere da do médium.

#### Psicometria

Faculdade segundo a qual um médium, em contato com determinado objeto, é capaz de relatar o histórico desse objeto e de seus donos.

#### O uartilhão

Espécie de vaso utilizado para assentamentos e outros fundamentos. Os chamados quartilhões fêmea têm duas asas, enquanto os quartilhões machos, nenhuma

## O uartinha

Vaso de louça onde se coloca água para diversas finalidades ritualísticas, de firmeza e fundamento. As chamadas quartinhas fêmeas têm duas asas, enquanto as quartinhas macho, nenhuma.

## O uiumba

Espírito obsessor, zombeteiro, com baixa vibração energética, que busca provocar confusão, arruaça, vingança etc., necessitando de encaminhamento e/ou doutrinação. Do quicongo kiniumba (espírito).

## Q uiumbanda

Prática maléfica, associada a quiumbas. No cotidiano, o termo é utilizado como sinônimo de Quimbanda/Esquerda, gerando confusão.

## Reencarnação

Retorno do espírito ao mundo material, em nova existência, por meio do nascimento num corpo físico, para novos aprendizados e missões.

## Religião

Conjunto de crenças religiosas e procedimentos com vistas a promover a (re)ligação individual e coletiva com o Divino.

#### Rezar

Além de sinônimo de "orar" ou "dizer preces", rezar também significa "benzer".

## Roncó

Quarto de recolhimento para iniciação e outros rituais. O termo resulta do aportuguesamento do vocábulo "hounko", que entre os Fons do antigo Daomé significa "quarto de reclusão". Também conhecido como "camarinha".

## Roupagem fluídica

Forma de apresentação de seres espirituais. Quando se trata de espíritos que encarnaram, geralmente se utilizam de roupagem fluídica de uma de suas encarnações. A esse respeito, veja-se o caso do Caboclo das Sete Encruzilhadas, que, em sua primeira comunicação pública, foi visto como um sacerdote por um dos médiuns. de fato também uma de suas encarnações.

O senso comum afirma que Caboclos e Pretos-Velhos não incorporam em centros espiritas. Na verdade, "baixam" com roupagens fluidicas diversas. Vale lembrar que a Umbanda nasceu "oficialmente" a partir da rejeição de Caboclos e Pretos-Velhos em mesas mediúnicas espiritas. De qualquer forma, com a ampliação do diálogo ecumênico e inter-religioso e, portanto, da fraternidade entre encarnados, têm ocorrido mais manifestações mediúnicas de Caboclos e Pretos-Velhos em casas espiritas.

#### Seguranca

Médium coroado destinado a trabalhar como segurança de canto, porta, frente e outros

#### Seita

Vocábulo que geralmente se refere de forma pejorativa a grupos de pessoas com práticas espirituais que destoem das consideradas ortodoxas.

Muitas vezes, no cotidiano dos terreiros, a Umbanda é chamada de seita, contudo sem a acepção negativa, mas como sinônimo de religião.

#### Senhora da Luz Velada

Forma como a Umbanda é chamada na Umbanda Esotérica. A esse respeito, há uma célebre oração:

## Oração da Senhora da Luz Velada

Oh Senhora da Luz Velada!

UMBANDA DE TODOS NÓS!

Que acolhes em teu seio as lágrimas e os gemidos dos desesperados e aflitos de todos os planos.

Oh, tu que revelas em tua própria luz a dor nascente das causas e efeitos! Em súplica vibramos nossos pensamentos através de tua grande lei e pedimos a

Orixás, Guias e Protetores, Irmãos que não mais resgatam na penumbra da forma, interceder por nós aos pés da cruz do meigo Oxalá, imploramos ainda, por intermédio deles, aos Sete Espíritos de Deus, derramarem sobre as dores, o conforto de suas vibrações originais. E dê-nos sempre esta luz-forca que pedimos e sentimos.

Quando na simplicidade de nossos congás, um humilde Pai Preto nos fala de Zámbi. Estrela Guia. amor e perdão.

Recebe portanto, oh Senhora da Banda, a soma das nossas ações que pesam na balança de nossos renascimentos desde as noites da eternidade.

## Sessão

Gira

#### Subir

Desincorporar.

#### Surra de Santo

A chamada popularmente "surra de Santo" ou "couro" é um choque energético causado pela incompatibilidade entre a energia do Orixá, Guia ou Guardião e seu médium, o que pode ocasionar mal estar e, por exemplo, queda de médium já experiente e coroado (com determinadas obrigações feitas) no momento da desincorporação. Por vezes, ocorre o afastamento temporário (principalmente na incorporação) por parte de Orixás, Guias e Guardiões em virtude da incompatibilidade vibratória ocasionada por determinadas posturas do médium. A isso se dá o nome popular de "dar as costas".

## Tapete

Prática hoje em desuso de que algumas casas se valiam para provar que o médium realmente estava incorporado: colocavam-se cacos de vidro no chão, à maneira de um tapete, onde o médium andava ou rolava o corpo sem se machucar.

#### Trindade

Em linhas gerais, a Trindade representa nascimento, vida (e/ou morte) e renascimento, estando presente nas mais diversas culturas. A Trindade Católica é a mais comum na Umbanda (Pai, Filho, Espírito Santo), embora algumas casas e valham de Olorum, Oxalá e Ifá. Por sua vez, a *Umbanda Almas e Angola* concebe a Trindade Divina dessa maneira: Zâmbi (Deus, criador do universo), Orixás (divindades) e Guias ou Entidades Espirituais (espíritos de luz).

#### Trabalho

Ação mágica com objetivo definido, tanto para o bem quanto para o mal. A Umbanda realiza trabalhos apenas para o bem individual e comum, portanto sempre respeitando o livre-arbítrio: harmonia, saúde, abertura de caminhos, equilibrio energético etc.

## Tupã

De modo genérico, Deus, na concepção tupi. Vocábulo utilizado por muitos Caboclos com a mesma acepção de Zâmbi ou Olorum.

#### Umbral

Região do astral onde se agrupam espíritos com vibrações deletérias, por vezes, na prática do mal. Outros, pouco a pouco, começam a meditar sobre seus atos a fim de que, quando estiverem prontos, recebam o devido auxílio.

#### Voduns

Voduns são as divindades do povo Fon (do antigo Daomé). O nome refere-se tanto aos ancestrais míticos, quanto aos ancestrais históricos. No cotidiano dos terreiros, por paralelismo, o vocábulo é empregado também como sinônimo de Orixá (é bastante evidente a semelhança de características entre os mais conhecidos Orixás, Inquices e Voduns). "Vodum" é a forma aportuguesada de "vôdoum"

| Ji-<br>vodun  | (Voduns do alto),<br>chefiados por Sô<br>(Heviossô). |
|---------------|------------------------------------------------------|
| Ayi-<br>vodun | (Voduns da terra),<br>chefiados por<br>Sakpatá.      |

| Tô-<br>vodun   | Voduns próprios<br>de determinada<br>localidade.<br>Diversos.                                  |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Henu-<br>vodun | Voduns cultuados<br>por certos clãs<br>que se<br>consideram seus<br>descendentes.<br>Diversos. |

1

Mawu (gênero feminino) é o Ser Supremo dos povos Ewe e Fon, que criou a terra, os seres vivos e os Voduns. Mawu associa-se a Lissá (gênero masculino), também responsável pela criação, e os Voduns são filhos e descendentes de ambos. A divindade dupla Mawu-Lissá é chamada de Dadá Segbô (Grande Pai Espírito Vital).

## Mais conhecidos no Brasil:

## LOKO

É o Vodum primogênito, representado pela árvore sagrada Ficus idolatrica ou Ficus doliaria (gameleira branca).

Paralelismo com o Orixá Iroco.

#### GU

Vodum dos metais, da guerra, do fogo e da tecnologia.

Paralelismo com o Orixá Ogum.

#### HEVIOSSÔ

Vodum dos raios e relâmpagos.

Paralelismo com o Orixá Xangô.

#### SAKPATÁ

Vodum da variola

Paralelismo com o Orixá Obaluaê

#### DÃ

Vodum da riqueza, representado pela serpente e pelo arco-íris.

Paralelismo com o Orixá Oxumaré.

#### **AGUÉ**

Vodum da caca e protetor das florestas.

Paralelismo com o Orixá Oxóssi ou com o Orixá Ossaim.

#### AGRÊ.

Vodum dono dos mares

## AYIZAN

Vodum feminino dona da crosta terrestre e dos mercados.

#### AGASSU

Vodum que representa a linhagem real do Reino do Daomé.

## AGUÊ

Vodum que representa a terra firme.

## LEGRA

Caçula de Mawu e Lissá, representa as entradas e saídas e a sexualidade.

Paralelismo com o Orixá Exu

## FÁ

Vodum da adivinhação e do destino.

Paralelismo com o Orixá Orunmilá.

## Vodunce

O mesmo que iaô (Ketu) e muzenza (Angola). Termo pouco utilizado na Umbanda.

## Xoxô

Azeite de dendê.

#### ANEXOS

## Como nascem os deuses

O panteão das tradições antigas resultou na interação dos dois princípios cósmicos universais: o masculino, representado pelo Pai Céu, e o fem inino, personificado pela Mãe Terra. O casamento sagrado desses pólos gerou formas energéticas secundárias, polarizadas pela influência das forças telúricas, cósmicas, planetárias e dos fenômenos da Natureza. Quando modeladas pela egrégora mental de um conjunto racial, tribal ou grupal, essas energias se manifestam como arquétipos divinos, imbuídos de características e atributos específicos, e com apresentações e nomes que variam conforme o lugar de origem.

A existência e a sobrevivência dos arquétipos de determinado panteão dependem da intensidade com que são cultuados e da duração desse culto. Sem essa conexão e nutrição recíproca, as matrizes etéreas se enfraquecem e acabam desaparecendo com o passar do tempo.

Apesar de as divindades dependerem da egrégora humana, elas não são mero fruto de nossa imaginação: são expressões reais de poderosos campos energéticos e vórtices de energia cósmica. Elas existem em uma realidade diferente do mundo tridimensional, chamada pelos xamãs de nagual ou "realidade incomum" (ou extrafísica), e têm o poder de existir e agir independentemente da vontade humana.

Esses centros de energia cósmica, sutis e inteligentes, denominados divindades (sejam elas deuses, vibrações originais, devas<sup>20</sup> ou Orixás), supervisionam o livre-arbitrio coletivo e auxiliam nas decisões tomadas pelos individuos, dentro dos limites, valores e regras do ambiente ao qual pertencem. Isso significa que elas não interferem no livre-arbitrio, nem agem contra os interesses do agrupamento humano que as "criou" e que continua "alimentando-as" por meio de invocações, oferendas, cultos e rituais. Existe uma necessidade de intercâmbio energético permanente entre a origem e o resultado da criação, entre o criador e a criatura.

no vedismo (período inicial da religião indiana), espírito benigno pertencente ao grupo dos devas, uma das subdivisões do panteão hindu, menos importante que os deuses

Uma divindade deixará de existir apenas quando não tiver mais nenhum ser humano que invoque sua presença ou acredite em sua existência. Quando isso ocorrer, o campo energético por ela representado não se extingue no espaço, mas se desloca ou volta à sua origem, podendo servir como substrato para a criação de um novo arquétipo, em lugar ou tempo diferente.

Os deuses e as deusas não são arquétipos estáticos, eles evoluem e se modificam de acordo com o progresso cultural e tecnológico e a trajetória espiritual humana. As mudanças na percepção e interpretação de suas manifestações e a compreensão expandida de seus atributos e funções levam à readaptação dos mitos e a sua adequação às novas necessidades mentais, psicológicas e sociais da comunidade a que pertencem. São as projeções e as formas mentais humanas que determinam a "metamorfose" das divindades, que acompanham, de maneira simbiótica, o desenvolvimento de seu povo e o surgimento de novos valores e hábitos comportamentais, morais e sociais. Compreende-se, assim, o porquê das diferenças nos mitos de um mesmo deus ou deusa e os variados nomes a eles atribuídos.

Mirella Faur

## Sobre a expressão "Religiões de Matriz Africana"

Embora o mais comum seja referir-se hoje ao Candomblé, à Umbanda e a outras religiões similares como "Religiões Tradicionais de Terreiro", ainda é bastante empregada a expressão "Religiões de Matriz Africana", embora esta matriz não seja a única a constituir tais religiões.

Nesse sentido, é bastante esclarecedor o questionamento do professor Ildásio Tavares transcrito abaixo, no qual procura denominar as religiões de terreiro como jeje-nagôs-brasileiras, o que, pelo último termo, a meu ver, incluiria também a Umbanda e a Nacão Angola:

## OS NOMES OUE NÃO NOMEIAM

"Fala-se com muita segurança, empáfia (e até injúria) em religião negra, religião africana, religião afro-brasileira, ou culto, mais pejorativamente. Essa terminologia é facciosa, discriminatória, preconceituosa, redutiva e falsa. Auerbach dizia que os maus termos, em ciência, são mais danosos que as nuvens à navegação. Negro é um termo que toma por parâmetro uma cor de pele que nem sequer é negra. Que seria religião negra? Aquela praticada por negros, apenas, ou aquela criada por negros e praticada por brancos, negros mulatos ou alguém com algum dos 514 tipos de cor achados no Brasil por Herskovits? "Religião negra" é um termo evidentemente racista, quer usado pelos brancos para discriminar e inferiorizar o negro, quer usado pelo negro para se autodiscriminar defensivamente com uma reserva de dominio rácico e cultural.

'Africano'é absurdamente generalizante, na medida em que subsume uma extraordinária pluralidade e diversidade cultural em um rótulo simplista e unívoco. Nelson Mandela é frequentemente mencionado como um líder africano. Jamais alguém chamaria Adolf Hitler de um líder europeu ou de um líder branco, apesar de ele ser um defensor da superioridade dos arianos, que não são necessariamente brancos, uma vez que a maioria dos judeus é de brancos, assim como os poloneses; e Hitler os tinha como inferiores, perniciosos e queria eliminá-los da face da Terra. Este rótulo redutivo lembra-me o episódio de nosso grotesco e absurdo presidente Jânio Quadros chamando o intelectual sergipano Raimundo de Souza Dantas para ser embaixador do Brasil na África por ele ser de pele escura. Quando o perplexo Raimundo replicou: "Excelência, a África é um continente! Como posso ser embaixador do Brasil em um continente?" O burlesco presidente respondeu: "Não importa, o senhor vai ser embaixador do Brasil na África." E foi. Sediado em Gana. Este é o típico exemplo de absurdo brasileiro, de seu surrealismo de hospício que muitos adotam como postura científica, para empulhar os tolos, os ingênuos e os incautos, armadilha perpetrada por canalhas para capturar os obtusos, diria Rudy ard Kipling ao deixar o colonialismo para definir o Super Homem.

O rótulo "afro-brasileiro" também é falacioso. Aprendi no curso primário que o povo brasileiro está composto basicamente de três etnias: a dos indios, vermelha; a dos europeus, branca, e a dos africanos, preta. Por definição, portanto, brasileiro é a combinação de índio, africano e europeu; branco, vermelho e preto, em proporções variáveis, é claro. Já se disse, jocosamente, que as árvores genealógicas no Brasil (em sua maioria ginecológicas, matrilineares) ou dão no mato ou na cozinha, ou dão em índio ou em negro, para satirizar a falsa, a ansiada brancura de nosso povo, que nem a importação de italianos e alemães conseguiu satisfazer - muito pelo contrário, eles é que escureceram, ao menos culturalmente, assim como os amarelos, haja vista a presença de Babalorixás na Liberdade, São Paulo, no Paraná e em Santa

Catarina, para não falar de Escolas de Samba de olhos oblíquos.

Ora, se brasileiro já quer dizer parte africano, afro-brasileiro é redundante. Resolvendo a equação, temos: B = A+ I+ E, ou seja,brasileiro é igual a africano + indio + europeu. Logo AB (afro-brasileiro) será igual a A+ AIB (Africano + Índio + Brasileiro). Tem africano demais nessa equação. Eliminando o termo igual, discriminaremos o afro-brasileiro. A única solução é especificar a origem cultural (ou etnográfica, se quiserem) da religião. Para mim seria adequado dizer religiões brasileiras de origem africana, india ou judaico-europeias, todas nossas. Mas como seria longo demais e detesto siglas, prefiro falar religiões jeje-nagôs-brasileira. É mais adequado. Pode não ser preciso. Mas a precisão é um desiderato dos relógios suíços, dos mísseis, dos navios que não afundam e dos filôsofos positívistas. Não tenho simpatia por nenhum dos quatro."

## **Qualidades**

Tipos de determinado Orixá. São diversas qualidades, com variações (fundamentos, Nações, casas, etc.). Há, inclusive, variação muito grande do Candomblé para a Umbanda e na maneira de se trabalhar as qualidades, inclusive na forma de nomeá-las.

Enquanto, por exemplo, Iansã Topé caminha com Exu, Iansã Igbale caminha com Obaluaê. Xangô Airá, por sua vez, caminha com Oxalá.

A fim de não deixar o assunto passar ileso e a título de exemplo, estão abaixo qualidades de Oxum no Candomblé, algumas delas bastante presentes nos templos umbandistas.

# ALGUMAS QUALIDADES DO ORIXÁ OXUM

Oxum Jimun Qualidade que pode ter filhos, mas não incorpora neles. Assentada separadamente

|                 | de outros<br>Orixás, ligada a<br>Ia Mi<br>Oxorongá. |
|-----------------|-----------------------------------------------------|
| Oxum<br>Ajagira | Caminha com<br>Exu.                                 |
| Oxum<br>Pandá   | Qualidade<br>guerreira,<br>manca de uma<br>perna.   |
| Oxum            | Também<br>qualidade                                 |

| Karê          | guerreira de<br>Oxum.                                                                                                         |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oxum<br>Apará | Guerreira, caminha com Iansã e Ogum. Apresenta quizila com Iemanjá Ogunté, o que representa o encontro das águas (rio e mar). |
| Oxum          | Qualidade de                                                                                                                  |

| Abotô         | Oxum que gosta de leque.                                                                                                                                                      |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oxum<br>Abalô | Ligada aos Ibejis, gosta de crianças. Tanto seus assentamentos quanto suas obrigações podem ser acompanhadas de brinquedos. Embora seu assentamento não contenha areia, gosta |

|                | desse elemento, recebendo oferendas na areia do rio ou da praia. Propicia filhos e favorece bons partos. |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oxum<br>Toquén | Qualidade<br>calma de Oxum.                                                                              |
|                | Caminha com                                                                                              |

desse elemento

Caminna com Oxalá e se veste de branco. Suas

comidas não

| Oxum<br>Ianlá | são temperadas<br>com dendê, mas<br>com azeite<br>doce. |
|---------------|---------------------------------------------------------|
| Ieiê<br>Okê   | Esposa de Odé,<br>mãe de Logun-<br>Edé.                 |
| Ioi â         | Qualidade                                               |

Ieiê Qualidade velha de Oxum, brigona, resmungona.

| Oxum<br>Merim | Jovem, vaidosa,<br>rainha.                                                                                                    |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oxum<br>Oloxá | Caminha com Nanã. Seu ponto da natureza/ponto de força é o fundo do lago. Cultuada em separado das outras qualidades de Oxum. |
|               |                                                                                                                               |

| Ieiê<br>Olokó | Ligada ao Orixá<br>Ossaim.                                      |
|---------------|-----------------------------------------------------------------|
| Ieiê<br>Sissi | Caminha com<br>Obaluaê, sendo<br>também ligada a<br>Xangô.      |
| Ieiê<br>Odô   | Ligada a<br>Iemanjá, pode<br>ser cultuada em<br>águas salgadas. |

No caso de Oxum, com variações, costumam aparecer 16 qualidades. Por essa razão (e a título de curiosidade), apresenta-se a lista acima, mais completa, sistematizada por Carlos Alexandre de Camillis, o Cacau, Ogã e escritor.

#### O corte

"Corte" é como é conhecido o sacrifício ritual.

Na Umbanda, em cuja fundamentação não existe o corte, embora diversas casas dele se utilizem, por influência dos Cultos de Nação, os elementos animais, quando utilizados (há casas que não os utilizam nem mesmo nas chamadas entregas aos Orixás), crus ou preparados na cozinha, provêm diretamente dos açougues. No primeiro caso, utilizam-se, por exemplo, lingua de vaca, sebo de carneiro (por vezes confundido com e/ou substituído por manteiga de carité), miúdos, etc. No segundo, nas palavras de Rubens Saraceni.

"(...) Mas só se dá o que se come em casa e no dia a dia. Portanto, não há nada de errado, porque a razão de ter de colocar um prato com alguma comida 'caseira' se justifica na cura de doenças intratáveis pela medicina tradicional, causadas por eguns e por algumas forças negativas da natureza.(...) Observem que mesmo os Exus da Umbanda só pedem em suas oferendas partes de aves e de animais adquiridos do comércio regular, porque já foram resfriados e tiveram decantadas suas energias vitais (vivas), só lhes restando proteínas, lipídios, etc., que são matéria."

Os animais criados em terreiros de Candomblé para o corte são muito mais bem cuidados e respeitados do que aqueles criados enjaulados, com alimentação inadequada para engordar, etc. O animal, para o corte, não pode sofrer. Algumas partes são utilizadas para rituais; as demais são consumidas como alimento pela comunidade e pelo entorno.

Há casas de Candomblé que não cortam, cortam pouco ou se utilizam, como na Umbanda, de elementos animais comprados no comércio (algumas casas de Ketu com esse procedimento são chamadas de Ketu frio em contraposição às de Ketu quente, ou seja, as que cortam). Todas as casas sérias precisam ser respeitadas, pois seus fundamentos são estabelecidos com a Espiritualidade, adaptados ou não. Fundamento é fundamento, diferente de modismos. Por outro lado, há casas que cortam demais, que se vangloriam do número de animais cortados. Contudo, não é a quantidade que faz uma ceia sagrada e comunal saborosa, mas a qualidade do alimento, o preparo com amor, etc.

Nesse contexto, despontou o chamado Candomblé Vegetariano, modalidade com fundamentos adaptados para o vegetarianismo, capitaneada por Iya Senzaruban (Ile Iya Tunde). Difere do chamado Ketu frio (onde se utilizam elementos animais, mas sem o corte). Embora diversas casas, ao longo de sua história, tenham extinguido o corte de seus fundamentos, a casa de Iya Senzaruban e as de seus filhos ganharam notoriedade, inclusive pelo número de críticas feitas pela parcela do Povo de Santo que se posiciona totalmente contrária à abolicão do corte no Candomblé.

Com relação ao corte, diálogo, respeito e compreensão são fundamentais para que todos se sintam irmanados, cada qual com sua individualidade e seus fundamentos. Diferencas não precisam ser necessariamente divercências.

Além do sangue propriamente dito (ejé, menga, axorô), importante no Candomblé para a movimentação do Axê, há outros elementos também conhecidos como sangue (vermelho, branco e preto), associados aos reinos animal, vegetal e mineral. Todos são importantissimos condensadores energéticos, o que não significa que todos sejam usados no dia a dia dos terreiros. É importante perceber que estão em toda parte, nos chamados três reinos, movimentando o Axé.

## SANGUE VERMELHO

| Reino<br>animal | Sangue<br>propriamente<br>dito.             |
|-----------------|---------------------------------------------|
|                 | Epô (óleo de dendê), determinados vegetais, |

| Reino<br>vegetal | legumes e<br>grãos, osun (pó<br>vermelho), mel<br>(sangue das<br>flores), etc. |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| Reino<br>mineral | Cobre, bronze,<br>otás (pedras),<br>etc.                                       |
|                  |                                                                                |
| SANGUE BRANCO    |                                                                                |
|                  |                                                                                |

Sêmen, saliva, hálito, plasma

| Reino<br>animal  | (em especial do ibi, tipo de caracol), etc.                                                      |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Reino<br>vegetal | Seiva, sumo,<br>yierosun (pó<br>claro),<br>determinados<br>vegetais,<br>legumes e<br>grãos, etc. |
| Reino<br>mineral | Sais, giz, prata,<br>chumbo, otás,<br>etc.                                                       |

| SANGUE           | PRETO                                                                                       |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Reino<br>animal  | Cinzas de animais.                                                                          |
| Reino<br>vegetal | Sumo escuro de determinadas plantas, waji (pó azul), carvão vegetal, determinados vegetais, |

|                  | legumes,<br>grãos, frutos,<br>raízes, etc.              |
|------------------|---------------------------------------------------------|
| Reino<br>mineral | Carvão,<br>ferro, otás,<br>areia, barro,<br>terra, etc. |

Para legitimar a não-utilização do corte na Umbanda, Miriam de Oxalá se vale dos estudos e de citação de Fernandez Portugal. Para a autora,

"(...) vale a pena citar de Fernandez Portugal, renomado escritor africanista, em seu livro Rezas-Folhas-Chás e Rituais dos Orixás, publicado pela Ediouro, o item 'Ossaiyn, O Senhor das Folhas': 'Segundo a tradição yorubá, sem ejé e sem folhas não há culto ao Orixá, mas pode-se iniciar um Orixá apenas utilizando-se folhas, pois existem folhas que substituem o Ejé.' O grifo é nosso e tais conceitos são, para nós umbandistas, bem conhecidos."

Observe-se, noutro contexto, como ecoam tanto as palavras de Portugal quanto as de Miriam de Oxalá. Para Orlando J. Santos,

"Para se fazer um EBÓ ('tudo que a boca come'), é preciso ter esgotado todas as possibilidades de resolver o caso a partir das ervas: akasá, obi, orobó etc. Sabemos que obi, orobó e certas folhas, quando oferecidos aos Orixás dentro do ritual, valem por um frango, cabrito, carneiro. Portanto, em muitos casos, substituí

No Candomblé, por sua vez, e ao contrário do que sustenta o senso comum, o qual associa a religião à "baixa magia", prefere-se a criação própria, mais integrada e ecológica. A respeito do aproveitamento do elemento animal em rituais e no cotidiano do Ilê, Iya Omindarewa afirma:

"Uma parte é oferecida ao Orixá, fica aos seus pés até o dia seguinte e depois é dividido entre as pessoas da comunidade. Essa carne é occida e preparada num ritual muito absoluto, e é totalmente aproveitada. O restante é para alimentar o povo da festa, gente da casa e os vizinhos. Tem um sentido, nada é feito à toa. É oferecida ao animal uma folha; se ele não comer, não será sacrificado, pois não foi aceito nelo Orixá."

Mãe Stella de Oxóssi, quando perguntada se o século XXI corresponderia ao fim do uso de animais em rituais do Candomblé, responde:

"Mas neste século XXI o que mais tem é churrascaria! Mata-se o boi, a galinha e o carneiro para comermos. Só porque usamos animais em nossos rituais, ficam falando que deve acabar. O animal mais bem aproveitado é aquele que é morto nos rituais de Candomblé, porque se aproveita tudo: a carne, que alimenta muita gente, o couro..."

Em sintese, o corte no Candomblé está associado à ceia comunal: come o Orixá e comem fiéis e convidados do mesmo prato. A base desse fundamento é a utilização do sangue (ejé, menga, axorô) para a movimentação do Axé, o que, aliás, não ocorre apenas em situações de ceia comunal, mas também em ebós, quando apenas os Orixás ou Entidades comem.

Nas palavras de Iya Omindarewa,

"Está na cabeça da gente que não se pode fazer o sacrificio, pegar energia de uma coisa viva e pasar para outra. Admite-se comer um bom bife, uma galinha ou porco para alimentar o corpo. Mas não se admite captar a energia dos animais, das folhas, da Natureza toda para fortalecer sua cabeça. Isso não faz sentido; vamos andar descalços porque não se pode usar o couro? Não vamos comer folhas, milho, carne porque são da Natureza? E como o ser humano vai viver? A vida não é uma luta? Pega-se uma coisa pela outra e depois não retorna tudo para a terra? Isso tudo é uma grande bobagem. O sacrificio significa dar ao Orixá uma certa energia que ele devolve em troca. Tudo depende das ocasiões; não é durante toda a vida que vamos matar bichos, mas em grandes momentos, como nas Feituras, auando é necessário."

## Umbanda e Candomblé: religiões irmãs

É fato que as Religiões de Matriz Africana são alvo de preconceito, discriminação e intolerância, em vários níveis, por grande parte da sociedade. Contudo, o que mais fere e enfraquece é a desunão entre irmãos.

Enquanto umbandistas pensarem e declararem "Eu não gosto do Candomblé!" ou "Se o pessoal do Candomblé for, eu não vou..."; enquanto candomblecistas acreditarem e afirmarem "A Umbanda é fraquinha..." ou "Essas umbandinhas que estão por aí...", dificilmente caminharemos juntos sob o manto branco de Ovalá

Dias desses ouvi alguém dizendo a um irmão de outra casa: "Embora não seja a forma de sincretismo como o Orixá é tratado em nossa casa, gostaria de parabenizar etc...". Ora, como posso ir ao encontro de um irmão iniciando meu gesto com um "embora" ou um "apesar de"? Onde está o respeito à diversidade? Essa inconsciência me lembrou a fala de um amigo reverendo anglicano, que comentava o quanto é triste ver irmãos católicos romanos presentes em ordenações de reverendas anglicanas negando-se a participar da mesa da comunhão.

Aceitar e respeitar a diversidade não significa perder a identidade.

Umbandistas e candomblecistas, se vivenciarmos o respeito entre nós, o amor e o diálogo cidadão e legal (em todos os sentidos) certamente se propagarão em outras esferas

Juntos, somos mais fortes. Axé! Ademir Barbosa Júnior

(Dermes)

## Por que temer a Umbanda?

Uma das bases do preconceito (talvez a mais visível) é a ignorância. Literal e etimologicamente, ignorar significa "não saber". O que não conhecemos nos provoca medo. Nos campos da Espiritualidade e da Religião não deveria haver espaço para o medo, mas, sim, para o respeito e o diálogo, seja interna ou externamente. No âmbito interno, cada vez mais se repensam responsabilidades e atitudes, a fim de se vivenciar a fraternidade, e não o autoritarismo e o "bully ing espiritual". No âmbito externo, o diálogo inter-religioso se pauta tanto pela compreensão e pela caridade quanto pela consciência dos direitos individuais e civis

Recebi de Mãe Nara de Oxum Ypondá um linkmuito interessante (http://rerumtemplaria-antiumbanda.blogspot.com). Se o reproduzo, é para suscitar o diálogo, e não para provocar polêmica ou arrivismo, o que seria contraditório com tudo o que Espiritualidade e Religião representam para mim.

Trata-se de uma associação para o que se chama de "sagrado extermínio de Umbandas", algo extremamente agressivo e pautado pela ignorância (não-saber) em relação aos Orixás, à Umbanda, ao Candomblé, à África, dentre outros. Ler esse manifesto fundamentalista num dia em que, em meio ao trabalho, pude ler parte de um texto tão amoroso de um Dirigente Espiritual de Umbanda do Sul do país, me fez pensar em por que temer a Umbanda, se até os espiritos mais empedernidos (encarnados ou não) são aí recebidos com o coração aberto, ainda que com o senso de vigilância da Espiritualidade e dos médiuns bastante apurado. Resposta: ignorância (não-saber).

Mais do que nunca, vamos deixar a gira girar!

Ademir Barbosa Júnior (Dermes)

#### Sincretismo

Em célebre entrevista concedida ao jornal "A Tarde", em 24 de junho de 2001, o zelador de Santo Agenor Miranda trata de diversos temas que apareceram em entrevistas anteriores. Duas perguntas tratam de sincretismo e devoção a santos católicos. As mesmas declarações a respeito do sincretismo no Candomblé poderiam, certamente, ser aplicadas ao sincretismo na Umbanda.

- P Na Bahia do Senhor do Bonfim, o sincretismo religioso está muito presente.
  Qual a sua opinião sobre o sincretismo, considerando que o senhor é um zelador de Santo, filho de pais católicos?
- R "Não há crime nenhum no sincretismo, porque, se não fosse o sincretismo, não haveria Candomblé hoje. Essa é que é a verdade. As Mães-de-Santo e os Pais-de-Santo não querem o sincretismo. Mas tem que haver. Se não fosse o sincretismo, como é que o Candomblé iria sobreviver até hoje? Teria morrido. Agora, eles não gostam quando eu falo isso. Mas eu falo o que sinto. Não falo pelos outros, falo por mim"
- P O senhor é devoto de Santo Antônio e de São Francisco de Assis e vai sempre à cidade de Assis, na Itália, venerar São Francisco. Como é que o senhor lida com isso dentro do Candomblé? Existe preconceito?
- R "Se há preconceitos, é com eles. Eu sou eu. Nunca tive conflito. E, agora, tem mais uma coisa: eu sou do Santo, católico e espírita. Assim como na familia: nem todos são iguais, mas convivem bem. Não é isso? É uma questão de fê".

Não apenas o sincretismo, mas também a convivência (nem sempre pacífica, é verdade) entre religiões em solo e corações brasileiros, a partir da entrevista de Agenor Miranda, evocam, ainda, os seguintes versos de Zeca Pagodinho ("Ogum"):

Sim, vou à igreja festejar meu protetor
E agradecer por eu ser mais um vencedor
Nas lutas nas batalhas
Sim, vou ao terreiro pra bater o meu tambor
Bato cabeça, firmo ponto sim senhor
Eu canto pra Ogum

A espiritiualidade do povo brasileiro é bastante dialógica, sincrética e dinâmica.

## Cargo e função

Todos somos especiais, porém, por vezes, muitos de nós nos achamos mais especiais que os outros. Lutamos para sermos os melhores, ou, ainda, melhores do que os outros, mas a tarefa evolutiva necessita que sejamos hoje melhores do que fomos ontem. Numa casa religiosa, existem funções, e não cargos. Mas, se usarmos a palavra "cargo", comum às religiões de matriz africana em geral, embora pouco comum na Umbanda, devemos nos lembrar de que "cargo" é aquilo que se carrega, mas não como peso, e sim como presente, responsabilidade, talento a ser desenvolvido, multiplicado e compartilhado.

Ademir Barbosa Júnior (Dermes)

#### Natal na Umbanda

Natal: o despertar do Cristo interior

Para Roger Bottini Paranhos

O Natal é uma data simbólica, fixada, que celebra o nascimento de Jesus, sua encarnação. Grosso modo, há os que o veem como o Unigênito, o Salvador, enquanto outros o concebem como um espírito evoluído, o qual, assim como nós, palmilhou as trilhas da evolução até chegar à mestria interior. Para os umbandistas, o Divino Mestre conduz a Linha de Oxalá e, por vezes, confunde-se com esse Orixá.

Independentemente de religião ou tradição espiritual, o grande convite do Mestre, a cada celebração natalina, é para realmente deixarmos nascer em nós o Cristo interior, criança tão cheia de luz, capaz de transformar uma manjedoura em ponto de força espiritual. O alimento dessa criança? O amor.

Buscando uma vida plena (e não perfeita, já que a perfeição não é desse mundo), o amor é a medida. Perdoar a quem nos ofende, por exemplo, na medida e no tempo de cada um e, é amar a si mesmo, não apenas ao outro. Afinal, guardar rancor ou mágoa de alguém, nada mais é do que dar poder para que outros governem nossas vidas. Desapego (e não indiferença) libera, torna a vida mais leve. Se alguém não entende um gesto de amor e carinho, desapegue-se, deixe o outro ir, transforme a si mesmo, pelo desapego, em vez de tentar transformar o outro, forçando-o a entender você. O Cristo interior vai se fortalecer, sua manjedoura interna certamente vai ficar mais confortável para ele

(...) ninguém é o centro do universo/assim é maior o prazer (Guilherme Arantes). Amar o Cristo-menino interior não é mimá-lo, mas deixar que se desenvolva e seja, além de cristico, crítico. Crítico significa consciente, e não julgador, implacável, chato, redutor (alguém que tente separar o mundo, por meio do dedo-fálico-em-riste, em dois: aquele que está "certo", isto é, que se pauta por "meus" valores, e o errado, o que se conduz pelos valores "dos outros"). Rigidez é coisa de cadáver: o menino Jesus está aí, flexível e brincalhão. Ele sabe brincar de viver, como sugere o título da canção de Guilherme Arantes. E, quando adulto, dirá: "Deixe que os mortos enterrem seus mortos". Desapego sempre.

O Natal, portanto, é um momento muito especial para auto-aperfeiçoamento, por meio da alegria, partilha, comunhão, retrospectiva (agradecer pelo que foi bom e perdoar-perdoar-se/pedir perdão pelo que não foi). No verdadeiro Natal não há espaço para o sentimentalismo barato de quem explora e oprime o irmão nos outros dias (em nível social, afetivo etc.) e uma vez ao ano derrama lágrimas e olha o próximo como se "realmente" fosse seu irmão. Podemos celebrar o Natal todos os dias, em qualquer lugar, em qualquer época da História, em qualquer planeta, qualquer cultura, uma vez que pode haver Natal sem Jesus, mas não pode haver Natal sem Cristo.

O Cristo que habita em mim saúda o Cristo que habita em você!

Que o Menino Jesus nos ensine a brincar de viver!

Desejo um Feliz Natal aos que me amam e me desamam: todos são

excelentes mestres em minha caminhada evolutiva! Beijos para todos e muito

Axé!

Ademir Barbosa Júnior (Dermes)

## Meditações da Galera Umbandista

Médium não é X-Men, não tem poderes, e sim dons, que precisam ser desenvolvidos, trabalhados e colocados à disposição da comunidade.

Orixá não é personagem de card, com super-poderes que vão detonar os inimigos, ou seja, aqueles que nos fazem mal ou discordam de nós. Orixás são divindades, procedem da Fonte Divina, agem em nome dessa Fonte para o equilíbrio.

Guia no pescoço não é correntinha, bij uteria ou piercing. É proteção, tem função litúrgica, é símbolo de ligação com os Orixás, Guias, Guardiões.

Roupa de Santo não é fashion week de Orixá, é uniforme de trabalho, de serviço, forma de se apresentar aos Orixás, aos Guias, aos Guardiões para serviço de autoconhecimento, equilíbrio e caridade para com o próximo.

Ponto cantado não é samba, não é funk, não é pagode, nem forma de seduzir alguém do templo ou da assistência: é firmeza do Orixá, para a casa e o próprio médium.

Dançar para o Santo não é fazer bailão, coreografia de programa de auditório ou dança de salão: é manifestar a alegria e comungar do Axé de cada Orixá, de cada Linha.

Sejam realmente filhos de Orixá, irmãos de todos e, ao mesmo tempo, aprendizes e mestres, pois todos temos experiências para trocar e crescer juntos, na fé e na fraternidade.

Ademir Barbosa Júnior (Dermes)

## BIBLIOGRAFIA

## Livros

|                   | ed. Candomblé: uma visão do mundo. São Paulo: Mandarim, 1996.<br>ÚNIOR, Ademir. A Bandeira de Oxalá – pelos caminhos da |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                   | Paulo: Nova Senda, 2013.                                                                                                |
| Cinounuu. Sao     | . Baralho Cigano. Material fotocopiado e ainda inédito como                                                             |
| livro utilizado e | em cursos e palestras.                                                                                                  |
| iivro, umiziido e | . Curso essencial de Umbanda. São Paulo: Universo dos Livros,                                                           |
| 2011.             |                                                                                                                         |
| 2011.             | . O essencial do Candomblé. São Paulo: Universo dos Livros,                                                             |
| 2011.             |                                                                                                                         |
|                   | . Guia prático de plantas medicinais. São Paulo: Universo dos                                                           |
| Livros, 2005.     |                                                                                                                         |
|                   | . Iemanjá. São Bernardo do Campo: Anúbis, 2014.                                                                         |
|                   | . Manual Prático de Tarô. São Paulo: Nova Senda, 2014.                                                                  |
|                   | . Mitologia dos Orixás: lições e aprendizados. São Bernardo do                                                          |
| Campo: Anúbis     | , 2014.                                                                                                                 |
| •                 | . Nanã. São Bernardo do Campo: Anúbis, 2014.                                                                            |
|                   | . Obaluaê. São Bernardo do Campo: Anúbis, 2014.                                                                         |
|                   | . Oxumaré. São Bernardo do Campo: Anúbis, 2014.                                                                         |
|                   | Para conhecer a Umbanda. São Paulo: Universo dos Livros,                                                                |
| 2013.             |                                                                                                                         |
|                   | Para conhecer o Candomblé. São Paulo: Universo dos Livros,                                                              |
| 2013.             |                                                                                                                         |
|                   | Reiki: a Energia do Amor. São Paulo: Nova Senda, 2014.                                                                  |
|                   | Transforme sua vida com a Numerologia. São Paulo: Universo                                                              |
| dos Livros, 200   | 6.                                                                                                                      |
|                   | Umbanda – um caminho para a Espiritualidade. São Bernardo                                                               |
| do Campo: Anύ     | bis, 2014.                                                                                                              |
|                   | Xangô. São Paulo: Universo dos Livros, 2013.                                                                            |
|                   | . Xirê: orikais – canto de amor aos Orixás. Piracicaba: Editora                                                         |
| Sotaque Limão     |                                                                                                                         |
|                   | S, Mario Cesar. Os Orixás e a personalidade humana, Rio de                                                              |
| Janeiro: Pallas,  |                                                                                                                         |
| BORDA, Iniv       | vio da Silva et al. (org.). Apostila de Umbanda. São Vicente:                                                           |

Cantinho dos Orixás, s/d.

CABOCLOOGUM DA LUZ (Espírito). Ilê Axé Umbanda. São Bernardo do Campo: Anúbis, 2011 (psicografado por Evandro Mendonça).

CACCIATORE, Olga Gudolle. *Dicionário de Cultos Afro-brasileiros*. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1977.

CAMARGO, Adriano. Rituais com ervas: banhos, defumações e benzimentos. Rio de Janeiro: Livre Expressão. 2013.

CAMPOS JR., João de. *As religiões afro-brasileiras*: diálogo possível com o cristianismo. São Paulo: Editora Salesiana Dom Bosco, 1998.

CARYBÉ. Iconografia dos deuses africanos no Candomblé da Bahia. São Paulo: Editora Raízes, 1980 (com textos de Jorge Amado, Pierre Verger e Valdeloir Rego).

CHEVALIER, Jean e GHEERBRANT, Alain (orgs.). Dicionário de símbolos. Rio de Janeiro, José Olympio, 2008 (traducão: Vera da Costa e Silva et al.).

CIPRIANO DO CRUZEIRO DAS ALMAS (Espirito). O Preto-Velho Mago: conduzindo uma j ornada evolutiva. São Paulo: Madras, 2014 (psicografado por André Cozta).

CONGO, Pai Thomé do (Espírito). *Relatos umbandistas*. São Paulo: Madras, 2013 (anotado por André Cozta).

CORRAL, Janaina Azevedo. As Sete Linhas da Umbanda. São Paulo: Universo dos Livros. 2010.

\_\_\_\_\_. Tudo o que você precisa saber sobre Umbanda (volumes 1, 2 e 3). São Paulo: Universo dos Livros, 2010.

FAUR, Mirella. *Mistérios nórdicos:* deuses, runas, magias, rituais. São Paulo: Pensamento, 2007.

FERAUDY, Roger (obra mediúnica orientada por Babajiananda/Pai Tomé). Umbanda, essa desconhecida. Limeira: Editora do Conhecimento, 2006.

D'IANSÃ, Eulina. Reza forte. Rio de Janeiro: Pallas, 2008.

GASPAR, Enedia Duarte. Tarô dos Orixás – Senhores do Destino. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.

LEONEL (Espírito) e Mônica de Castro (*médium*). Jurema das Matas. São Paulo: Vida & Consciência, 2011.

LIMAS, Luís Filipe de. Oxum: a mãe da água doce. Rio de Janeiro: Pallas, 2007.

LINARES, Ronaldo (org.). *Iniciação à Umbanda*. São Paulo: Madras, 2008.

\_\_\_\_\_\_\_. *Jogo de Búzios*. São Paulo: Madras, 2007.

LOPES, Nei. Enciclopédia brasileira da Diáspora Africana. São Paulo: Selo Negro, 2004. LOURENCO. Eduardo Augusto. Pineal. a glándula da vida espiritual – as novas

descobertas científicas. Limeira: Editora do Conhecimento, 2010.

MAGGIE, Yvonne. Guerra de Orixá: um estudo de ritual e conflito. Rio de

Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2001.

MALOSSINI, Andrea, Dizionario dei Santi Patroni, Milano: Garzanti, 1995.

MARTÍ, Agenor. Meus oráculos divinos: revelações de uma sibila afrocubana. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil. 1994 (traducão de Rosemary Moraes).

MARTINS, Cléo. Euá. Rio de Janeiro: Pallas, 2001.

. Nanã. Rio de Janeiro: Pallas, 2001.

MARTINS, Giovani. Umbanda de Almas e Angola. São Paulo: Ícone, 2011.

. Umbanda e Mejo Ambiente. São Paulo: Ícone. 2014.

MARSICANO, Alberto e VIEIRA, Lurdes de Campos. A Linha do Oriente na Umbanda. São Paulo: Madras, 2009.

MOURA, Carlos Eugênio M. de (org). Candomblé: religião do corpo e da alma. Rio de Janeiro: Pallas. 2000.

. Culto aos Orixás, Voduns e Ancestrais nas Religiões Afrobrasileiras. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.

MUNANGA, Kabengele e GOMES, Nilma Lino. Para entender o negro no Brasil de hoje: história, realidades, problemas e caminhos. São Paulo: Global: Ação Educativa Assessoria, Pesquisa e Informação, 2004.

NAPOLEÃO, Eduardo. Yorùbá – para entender a linguagem dos Orixás. Rio de Janeiro: Pallas. 2010.

NASCIMENTO, Elidio Mendes do. Os poderes infinitos da Umbanda. São Paulo: Rumo, 1993

NEGRÃO, Lísias. Entre a cruz e a encruzilhada. São Paulo: Edusp, 1996.

OMULUBÁ Maria Molambo na sombra e na luz. São Paulo: Cristális. 2002.

ORPHANAKE, J. Edson. Os Pretos-Velhos. São Paulo: Pindorama, 1994. OXALÁ, Míriam de. Umbanda: crenca, saber e prática. Rio de Janeiro: Pallas,

2007.
PARANHOS, Roger Bottini (ditado pelo espírito Hermes). Universalismo

cristico. Limeira: Editora do Conhecimento, 2007.
PIACENTE, Joice (médium), Dama da Noite. São Paulo: Madras, 2013.

. Sou Exu!: Eu sou a Luz. São Paulo: Madras. 2013.

PINTO, Altair. *Dicionário de Umbanda*. Rio de Janeiro: Livraria Editora Eco, 1971.

PIRES, Edir. A Missionária, Capivari: Editora EME, 2006.

PORTUGAL FILHO, Fernandez. Magias e oferendas afro-brasileiras. São Paulo: Madras. 2004.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001

| RAMATIS (Espírito) e PEIXOTO, Norberto (médium). C | hama | crística. |
|----------------------------------------------------|------|-----------|
| Limeira: Editora do Conhecimento, 2004.            |      |           |
|                                                    |      |           |

\_\_\_\_\_\_. Diário mediúnico. Limeira: Editora do Conhecimento, 2009.

. Evolução no Planeta Azul. Limeira: Editora do Conhecimento,

| 2005.           |                                                             |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|
|                 | Mediunidade e sacerdócio. Limeira: Editora do Conhecimento, |
| 2010.           |                                                             |
|                 | . A Missão da Umbanda. Limeira: Editora do Conhecimento,    |
| 2006.           |                                                             |
|                 | . Umbanda de A a Z. Limeira: Editora do Conhecimento, 2011  |
| (org.: Sidnei C | Carvalho).                                                  |
|                 | . Umbanda pé no chão. Limeira: Editora do Conhecimento,     |
| 2005            |                                                             |

. Vozes de Aruanda. Limeira: Editora do Conhecimento, 2005. RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras. 1995.

RISÉRIO, Antonio, Oriki Orixá, São Paulo: Perspectiva, 1996.

2005

RUDANA, Siby la. Os mistérios de Sara: o retorno da Deusa pelas mãos dos Ciganos. São Paulo: Cristális. 2004.

SAMS, Jamie. As cartas do caminho sagrado. Rio de Janeiro: Rocco, 2003 (tradução de Fabio Fernandes).

SALES, Nivio Ramos. Búzios: a fala dos Orixás. Rio de Janeiro: Pallas, 2005. SANTANA, Ernesto (org.). Orações umbandistas de todos os tempos. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.

SANTOS, Orlando J. Orumilá e Exu. Curitiba, Editora Independente, 1991.

SARACENI, Rubens. Rituais umbandistas: oferendas, firmezas e assentamentos. São Paulo: Madras. 2007.

SELJAN, Zora A. O. *Iemanjá*: mãe dos Orixás. São Paulo: Editora Afrobrasileira, 1973.

SGARBOSSA, Mario e GIOVANNINI, Luigi. Um santo para cada dia. São Paulo: Paulus. 2011 (traducão: Onofre José Ribeiro).

SILVA, Carmen Oliveira da. Memorial Mãe Menininha do Gantois. Salvador: Ed. Omar G., 2010.

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. São Paulo: Ática. 1994.

SOUZA, Leal de. O Espiritismo, A Magia e As Sete Linhas de Umbanda. 2 ed., Limeira: Editora do Conhecimento, 2008.

. Umbanda Sagrada. São Paulo: Madras, 2006.

SOUZA, Marina de Mello. África e Brasil Africano. São Paulo: Ática, 2008.

SOUZA, Ortiz Belo de. *Umbanda na Umbanda*. São Paulo: Editora Portais de Libertação. 2012.

TAQUES, Ivoni Aguiar (Taques de Xangô). Ilê-Ifé: de onde viemos. Porto Alegre: Artha, 2008.

TAVARES, Ildásio. Xangô. Rio de Janeiro: Pallas, 2002.

VVAA. Educação ambiental e a prática das religiões de matriz africana.

Piracicaba, 2011.

VVAA. Orientações e ações para a educação das relações étnico-raciais. Brasília: SECAD, 2006

VVAA. Plano Nacional de Desenvolvimento Sustentável dos Povos e comunidades tradicionais de matriz africana 2013 – 2015. Brasília: Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, 2013.

VERGER, Pierre. Orixás – deuses iorubas na África e no Novo Mundo. Salvador: Corrupio, 2002 (tradução de Maria Aparecida da Nóbrega). WADDELL Helen (tradução). Beasts and Saints London: Constable an

WADDELL, Helen (tradução). Beasts and Saints. London: Constable and Company Ltd., 1942.

#### Jornais e revistas

A sabedoria dos Orixás – volume I, s/d.
Folha de São Paulo, 15 de julho de 2011, p. E8.
Jornal de Piracicaba, 23 de janeiro de 2011, p. 03.
Revista Espiritual de Umbanda – número 02, s/d.
Revista Espiritual de Umbanda – Especial 03, s/d.
Revista Espiritual de Umbanda – número 11. s/d.

# Sites na Internet

http://alaketu.com.br

http://aldeiadepedrapreta.blogspot.com

http://answers.yahoo.com

http://apeuumbanda.blogspot.com

http://aumbanda.webnode.com/pontos-de-oxumare/

http://babaninodeode.blogspot.com

http://www.casadeoxumare.com.br

http://catolicaliberal.com.br

http://centropaijoaodeangola.net

http://colegiodeumbanda.com.br

http://comunidadeponteparaaliberdade.blogspot.com.br

http://espaconovohorizonte.blogspot.com.br/p/aumbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umbanda-umband

esoterica.html

http://eutratovocecura.blogspot.com.br

http://fogoprateado-matilda.blogspot.com.br

http://umbandadejesus.blogspot.com.br

http://fotolog.terra.com.br/axeolokitiefon http://genuinaumbanda.com.br

http://iuntosnocandomble.blogspot.com

http://letras.com.br

http://luzdivinaespiritual.blogspot.com.br

http://mundoaruanda.com

http://ocandomble.wordpress.com

http://ogumexubaraxoroque.no.comunidades.net

http://okeaparamentos.no.comunidades.net

http://opurgatorio.com

http://orixasol.blogspot.com

http://oyatopeogumja.blogspot.com

http://povodearuanda.blogspot.com

http://povodearuanda.com.br

http://pt.fantasia.wikia.com

http://pt.wikipedia.org

http://religioesafroentrevistas.wordpress.com

http://templodeumbandaogum.no.comunidades.net

http://tuex.forumeiros.com

http://xango.sites.uol.com.br

http://www1.folha.uol.com.br

http://www.brasilescola.com

http://www.dicio.com.br http://www.guardioesdaluz.com.br

http://www.igrejadesaojorge.com.br

http://www.ileode.com.br

http://www.kakongo.kit.net

 $http:/\!/www.maemartadeoba.com.br$ 

http://www.oldreligion.com.br http://www.pescanordeste.com.br

http://www.pescanordeste.com http://www.priberam.pt

http://www.religiosidadepopular.uaivip.com.br

http://www.terreirodavobenedita.com

http://www.tuccaboclobeiramar.com.br

## OAUTOR

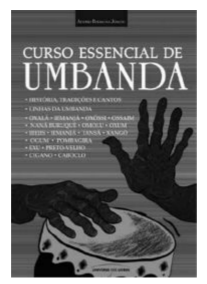


Ademir Barbosa Júnior (Dermes) é autor de diversos livros e revistas especializadas, idealizador e um dos coordenadores do Fórum Municipal das Religiões Afro-brasileiras de Piracicaba. Mestre em Literatura Brasileira pela Universidade de São Paulo, onde também se graduou em Letras. Mestre em Reiki, tarólogo e numerólogo. Umbandista, filho do Templo de Umbanda Caboclo Pena Branca e Mãe Nossa Senhora Aparecida, em Piracicaba, SP. Terapeuta holístico, ex-sem imarista salesiano, com vivência em casas espíritas, participa amorosamente do diálogo ecumênico e inter-religioso e mantém uma coluna sobre Espiritualidade no site Mundo Aruanda. Coordenador Cultural do "Projeto Tambores no Engenho", desenvolvido pela Federação de Umbanda e Candomblé Mãe Senhora Aparecida e pelo Templo de Umbanda Caboclo Pena

Branca e Mãe Nossa Senhora Aparecida, acredita que a postura mais

interessante na vida é a de aprendiz. É membro da 1º. gestão do Conselho de Participação e Desenvolvimento da Comunidade Negra de Piracicaba, tendo participado da comissão responsável por sua implementação. Produziu os curtasmetragens Águas da Oxum (Adjá Produções/Fora de catálogo); Mãe dos Nove Céus (Bom Olhado Produções), Mãe dos Peixes, Rainha do Mar (Bom Olhado Produções) e Xangó (Bom Olhado Produções). Coordena o curso virtual "Mídia e Religiosidade Afro-brasileira" (EAD Cobra Verde - Florianópolis – SC). Em 2012, recebeu o Troféu Abolição (Instituto Educacional Ginga – Limeira, SP). Em 2013, o Diploma Cultura de Paz – Categoria Diálogo Inter-religioso (Fundação Graça Muniz – Salvador, BA). É presidente da Associação Brasileira de Escritores Afrorreligiosos – Abeafro.

## Leia também:



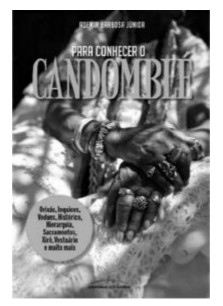
# CURSO ESSENCIAL DE UMBANDA

- História, tradições e cantos;
- Linhas da Umbanda;
- Oxalá Iemanjá Oxóssi Ossaim Nanã Buruquê Omolu –
  Oxum Ibej is Iemanjá Iansã Xangô Ogum Exu –
  Pombogira Preto Velho Cigano Caboclo.

A Umbanda é uma religião formada dentro da cultura religiosa brasileira, que une diversos elementos, inclusive de outras religiões como o catolicismo e o espiritismo. Mesmo assim, é um mistério para quem não a conhece e seus seguidores ainda são vítimas de preconceito. Mas afinal, o que é a Umbanda? Esta agradável leitura ensina que a doutrina umbandista pode ser facilmente aprendida e vivenciada. Aqui você encontrará as explicações para todas as entidades e elementos: Orixás, Ogum, Exu, Iemanjá, Pombagira, Preto-Velho e muito mais. Além de ensinar a história da Umbanda, suas tradições e personagens; este livro trata também de questões controversas, como o uso de bebidas e a realização ou não de sacrificio de animais nos cultos.

O livro mostra que a Umbanda é muito mais do que uma religião: é uma miscigenação da cultura e da fé do povo brasileiro.

## Leia também:



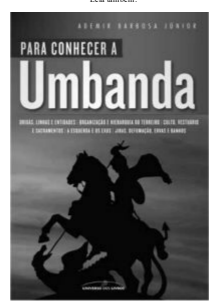
PARA CONHECER O CANDOMBLÉ

O candomblé é uma religião com teologias e rituais próprios, sempre valorizando os aspectos ligados à ancestralidade. Sua prática tem sido cada vez mais reconhecida e influencia diversos setores da cultura brasileira, como a música, a culinária e a medicina popular.

<u>Para conhecer o Candomblé</u> apresenta um panorama geral sobre os orixás, seus mitos, as principais cerimônias e elementos do culto, entre outras curiosidades sobre o assunto.

Sendo você um praticante do candomblé ou não, este guia irá mostrar de forma bastante didática e esclarecedora suas origens e quais são os seus principais valores e práticas.

#### Leia também:



PARA CONHECER A UMBANDA

A Umbanda é um espaço de convivência de fontes religiosas tão diversas que só poderia mesmo ter nascido no Brasil: associa práticas do cristianismo, africanismo, indianismo, kardecismo e de outras fontes, num conjunto muito singular de crenças e rituais.

Embora a maioria das pessoas comente a respeito desse culto, poucas conhecem as suas origens, o que de fato ocorre nos rituais, o que são as suas entidades espirituais e o que estas representam.

Sendo você um praticante da Umbanda ou não, este guia irá mostrar de forma bastante didática e esclarecedora como surgiu esse culto e quais são os seus principais valores e práticas.